

#### دكناه انجام اودنجات لار

#### تأليف

فضيلة الشيخ ابوعبدالرحمن يوسف السلفى حفظه الله تعالى

ناشر

كانال تلكرام مكتبة منهاج السنة

(@Mbmenhajsa96)





#### فهرست

| У  | خُطْبَةَ الكِتَابِخُطْبَةَ الكِتَابِ                       |
|----|------------------------------------------------------------|
| 9  |                                                            |
|    |                                                            |
| 12 | ت موت محوی در                                              |
| 17 | دكناه قسمونه                                               |
| ١٨ | دگناه اسباب                                                |
| ١٨ | د كناه نه ځان ساتل لازم دي                                 |
| Y  | د تاوان خبرهد                                              |
| Y+ | د کناهونو ډير والي وجه                                     |
| Y+ | په اسلام کې د يقين شان او مقام                             |
|    |                                                            |
| Y£ | د صحابه کرامو اللیم د ګناهونونه ویره او خوف                |
| Y7 | د ابو بكر رضي الله عنه د الله تعالى نه ويريدل              |
| ۲۸ | د عمر رضي الله عنه د الله تعالى نه يره                     |
| ۲۹ | د عثمان رضي الله عنه دالله تعالى نه يره                    |
| 49 | د على رضي الله عنه د الله تعالى نه يره                     |
| W  |                                                            |
| ٣١ | د ابن عباس رضي الله عنهما د الله تعالى ته يره              |
| *  | دابو ذر رضي الله عنه د الله تعالى نه يره                   |
|    |                                                            |
| 11 | د ابو عبيدة عامر بن الجراح رضي الله عنه د الله تعالى نه يـ |

| ۳۲  | مغروره انسانان او دهغوي قسمونه                           |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ۳٥  | د کناه په وجه د دنيا تاريخي عذابونه                      |
| ۳٦  | د بعضي كسانو غلطياني                                     |
| ٤١  | د ګناهونو بنياد درې شيان ديد                             |
| ٤١  | د ګناهونو د پريښودلو ښائسته اثار په بنده باندې           |
| ٤٣  | د کناهونو انجامد                                         |
| ٤٤  | د کناه په وجه مصائب راځي                                 |
| 0   | د ګناهونو په وجه د نعمتونو زوال                          |
| ٥٣  | دَ حجر اسود دَ توريدلو سبب دَ انسانانو ګناهونه دي        |
| 07  | د کناه په وجه ظلمت او د مخ توروالېد                      |
| ٥٧  | د ګناه په وجه دمزو او د ډيرو نعمتونو نه دنيا کې محروميدل |
| 71  | د کناه په وجه د علم نه محرومېدل                          |
| ٦٣  | د يوې ګناه کولو په وجه انسان نه بله ګناه صادريږي         |
| ٦٤  | د ګناه په وجه انسان کې ناراستي او ېې همتي راځي           |
| *** |                                                          |
|     | دګناه عذاب دنياکې عام وي                                 |
| ٦٨  | دګناه په وجه ذلیل کیدلد                                  |
| ٧٠  | کناه د انسان عقل فاسد وي                                 |
| Υ\  | دکناه په وجه په زړه مهرلګیدل                             |
| ¥1  | د کناه په وجه د انسان غيرت ختم او يا ڪم شي               |
| ٧٣  | كناه انسان لره بي حيا كوي                                |



| 45 | د ګناه په وجه انسان کله د ايماني دائرې نه خارج شي           |
|----|-------------------------------------------------------------|
| ۷٥ | د ګناهونو په وجه انسان د احسان د درجي نه محروم کرځي         |
| ۷٥ | په انسان باندې د ګناه بد اثر                                |
| 77 | ګناهونه په زړه کې د الله سبحانه وتعالى عظمت کمزوري کوي      |
| ٧٧ | د کناه په وجه د الله تعالیٰ سره د زړه تعلق کمزوري کېږي      |
| ٧٧ | د کناهونو په وجه د انسان په زړه کې رغب او هيبت پيدا کيږي    |
| وي | كناهونه د زړه صحت او استقامت خرابوي او د كناه والا زړه مريض |
| ۷۸ | ***************************************                     |
| ٧٨ | د کناه په وجه دزړه بصيرت ختميدل                             |
| ٧٩ | غمونه او پريشانيانې                                         |
| ٨٠ | د کناه په وجه انسان د شهوتونو په جېل کې                     |
| ۸۰ | زنداني شي                                                   |
| ۸۱ | دكناه په وجه انسان په غلطو نومونو او صفتونو ياديږي          |
| M  | دګناه اثردانسان په عقل باندې هم وي                          |
| ٨٢ | دكناه په وجه دالله تعالى سره تعلق ختم شي                    |
| ٨٢ | دَ كناه په وجه بي بركتي                                     |
| ٨٥ | دَ كناه په وجه ذليل كيدل                                    |
| ٨٦ | د کناه په وجه دَ دشمنانو غالب کيدلا                         |
| Á  | دَ حكمراناتو ظلمونه                                         |
| M  | او بل ضرر د ګناه دا دے چه په انسان باندې خپل نفس غالب شي١   |
|    |                                                             |

| ۸۹ ۹۸                                   | د هلاکتونو او عذابونو نه د بچاو اسباب        |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|
| د ده او ناکام پاتې کيږي د               | د مصيبتونو او تڪليفونو وخت کې انسان بي م     |
| ) = = = = = = = = = = = = = = = = = = = | خپل کناه په وجه                              |
| \-\                                     | دکناه په وجه خاتمه خرابيدل                   |
| 1-1                                     | د کناه په وجه دانسان زړه ړنديږي              |
| 1-1-                                    | كناه انسان دَ خپل نفس نه غافل كوي            |
| ١٠٤                                     | دګناه په وجه موجوده نعمتونو باندے زوال راځي. |
| 1-0                                     | دګناه په وجه دانسان نه ملائک لرې کيږي        |
| ۱۰۸                                     | دکناه په وجه دانسان زړه سختيدل               |
| 1-9                                     | دکناه نه دصبريدو اسباب                       |
| //                                      | يوه ډيره دَ عبرت والا قصه                    |
| 144                                     | د گناه بعض عواقب او نتائج                    |
| 170                                     | اسباب موت القلوب                             |
| 147                                     | دكناهونو اسباب                               |
| 157                                     | يو عجيب مثال                                 |
| 17                                      | دشيطان د وسوسونه دبچ كيدلو اسباب             |
| \YY                                     | دګناهونو بد آثار په زړونو باندې              |
| VA V                                    | د زړه د سختوالي اسباب                        |
| 1701                                    | د زړه د نرم کيدلو اسباب                      |

### خطبةالكتاب

إِنَّ الْحَمْدَ للله ، نَحْمَدُهُ ونَسْتَعِينُهُ ، ونَسْتَغفرُهُ ، وَنَعوذُ بالله مِنْ شُرورِ أنفسِنا ، وَمِنْ سَيِّئاتِ أَعْمَالنا ، مَن يَهدِهِ الله تعالى فلا مُضِلُّ له ، ومَن يُضلِل فَلاَ هاديَ لَه ، وَأَشْهَدُ أَن لا إِلهَ إِلَّا الله وَحَدهُ لا شَريكَ لَه ، وَأَشْهَدُ أَن مُحَمّدا عَبُدهُ وَرَسُولُه ـ

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلَا تَمُونَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسلِمُونَ ﴾ آل عسران: ١٠٢

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقًاكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَٱتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ النساء: ١

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامِنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ۞ يُصَلِح لَكُمْ أَعَمَالُكُو وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ ورُسُولُهُ فَقَدُ فَازَ فَوزًا عَظِيمًا ﴾ الأحزاب: ٧٠ - ٢٧ أُمَّا بَعَدُ: فَإِنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كِتَابُ الله ، وَأَحْسَنَ الهَدُي هَدْيُ مُحمَّد ﷺ، وشَرّ الأمور تحدَثَاتُها، وكُل مُحدَثَة بِدْعَة، وكُل بِدْعَةٍ ضَلالَة، وكُل ضَلالَةٍ في النارِ-

عَنْ عُسَرَ بن الْحَطَّابِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: سَمِعَتْ رَسُولَ الله ﷺ عَلَى مِنْ وَلَى: "إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّةِ" وَفِي رِوَايَةٍ: بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلُّ امْرِئِ مَا نَوى , فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، فَهِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ , وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يَصِيبُهَا، أوِ امْرَأَةٍ يَتَزَوجها، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيه ١١٠٠١

دا يوه مختصره رساله ده ليكلي شوك ده په دې موضوع چې د گناهونو نقصانات چه اول ئي ماته نفع او خير ورسيږي او بيا زما نورو مسلمانانو وروڼو ته او الله تعالیٰ ئی د اصلاح او فائدك سبب وكرخوي او د الله تعالى نه سوال دے چه د خپل رضا دپاره ئي سبب وگرځوي او د تقوي او هدايت ذريعه ئي وكرځوي او بيا ورته قبوليت وركړي\_ آمين وما ذلك على الله تعالى بعزيز\_

<sup>(</sup>۱) بواه البخاري (۱)، كتاب: بدء الوجي، باب: كيف كان بدء الوجي إلى رسول الله كالله و ( 164 و كتاب الإيمان باب ما جاء أن الأعمال بالنية والحسبة، و 1777 ـ

### موضوع دكتاب

دا کتاب پدے موضوع کې لیکلې شویدے چه انسان ته کوم تکالیف اوغمونه رسیږي دا دَ انسان د ګناهونو په وجه او علاج ئي دټولو ګناهونو نه توبه ویستل ،او تقوی کول دي دارنګه مونږ د خپل وسع مناسب کوشش کړے شوے دے او هغه تدابیر او طریقي را جمعه کړي دي چه یو انسان به د ګناه نه څرنګه بچ کیږي او ګناه به څرنګه پرېږدي۔

او بل پدې کتاب کې فائده مند درس دا دے چه په ګناه کې د واقع کیدلو اسباب څه دي یعنی په څه وجهه انسان په ګناهونو کې واقع کیږي۔

حقیقت دا دے چه عذابونه ځکه ډیر دي چه ګناهونه زیات دي او په وجه د ګناهونو دا مشکلات راغلي دي او علاج د دې مشکلاتو د ګناه نه توبه ویستل دي او که څوك دا غواړي چه زهٔ نجات والا جوړ شم او زما پریشانی

په سکون او خوشحالئ بدله شي او د عذاب نه خلاص شم نو د ګناهونو نه دې توبه اوکړي او عبادات دې شروع كړي تقوي او اطاعت كې دي كوشش وكړي الله تعالى به پرې رحم اوکړي او عذاب نه به خلاص شي او الله سبحانه وتعالى به ورته په دنيا او آخرت كې بهترين ژوند ورنصيب کړي د کتاب د اصل مقصود شروع کولونه مخکې دا يو څو اهمي خبرې دي او دا د کتاب مقدمه ده۔ تنبيه: كه بعضو خبروكي تكرار ؤو نو ان شاءالله تعالى څه فائده به په كې وي-

فائده: كله يو انسان قسما قسم كناهونه كوي او دارنكه بيا بيا گناه كوي او توبه نه كوي او گناه نه پرېږدي اوپدې خبره باندې دوکه کړے شوے وي چه مال او دولت لري او د دنيا پراخي لري سره د ګناه کولو نه او کله په دې دوکه وي چه خلق ماته ښه سړے وائي او زما صفتونه كيږي او كه زه الله تعالى ته خوښ نه و ــــ نو دا دومره دنيا ئي ولې راکړې ده او که زه په ناروا باندې وے نو دې خلقو به زما صفت نه کولے۔

ياد ساتئ دا ډير غلط خيال دے او دا سوچ د جاهلانو او بي باکه خلقو دے دا خبره ډير تفصيل غواړي ليکن د دې کس د ذهن سازئ دپاره چه اولاً په قرآن کريم کې چه د قارون کومه واقعه ذکر ده هغه په سوچ سره اوګوره او دارنکه هغه اياتونه چه پدې معني نورو ځايونو کې راغلي دي او دا خبرې پکې ذکر دي چه د دنيا ډيروالے دا كرامت ندے ته نه كورې لوي لوي كافرانو ته زما رب څومره ډيره دنيا او دولت ورکړے دے ليکن چې د الله تعالى عذاب راغلو نو هيڅ فائده تي ورنه كړه او الله تعالى د ګناهونو په وجه هلاک کړل او په حديث د مسنداحمد کې راځي چه د هغي خلاصه او مطلب دا دے چې کله يو کس ته وويني او سره د گناهونو نه الله تعالى هغه ته دنيا

وركوي، داكس به خامخا الله تعالى دمه به دمه را نيسي-(١) او ديته د الله تعالى مكر ويلے شي او ډير خلق پدې ازمائش كې راغلي وي چه ډيره پيسه ورسره وي نو خپله کناه ورته ګناه نه ښکاري دا کس دې پدې ځان پوهه کړي چه دا د الله تعالى د طرف نه ديته مهلت دے او پدې باندې ابتلاء ده او سوچ دې اوکړي چه د دينه مخکې كومو كسانو د الله تعالى نافرماني كوله ايا خپلو مالونو او دنيا هغوي خلاص کړي دي د الله تعالى د عذاب نه؟ بلکه هیڅ فائده ورته ورنه کړه او څه خلق دا وائي: په داسې حال کې چه ګناهونه کوي چه الله تعالی غفور رحيم دے او د هغه عفوه ډيره زياته ده دا خبره حقه ده چې دا د الله تعالى صفت دے ليكن څوک چه د الله تعالى نافرماني كوي او ځان پدې بهانه كناه كې اخته كوي داسې كس دې پدې هم يقين ولري چه الله رب العالمين

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد رقم الحديث ١٦٨٦-

### د سخت عذاب والا هم دے۔

او څوك د ګناه دپاره دا بهانه كوي چه توبه به وباسو دا د شيطان تلبيس دے چه دا په كې راغلي ځكه چه دا څه پته لکيږي چه ستا توبه به قبليږي او که نه او ايا د توبه موقع به ملاوشي اوكنه؟

او ما د خپل خور قدر مند شيخ عبد السلام رحمه الله تعالى نه اوريدلي چه د تويې په نيت ګناه کول دا هم ګناه ده دومره به مونږ ووايو که څوك په بهانو او تاويلونو د الله تعالى د عذاب نه بچ كيدلے نو بيا به په چا عذاب نه راتلے ځکه هر ظالم او ګناهګار څه بهانه لري د خپلي كناه په حقله۔

دا ذکر شوي او د دې په شان نورې بهانې دا په حقيقت کې د شيطان دوکه ده چه څه کسان پدې طريقه په خپل جال کې راولي-

### ڪناهونه معمولي ڪنړل

دايوه اهمه تنبيه ده هغه چاته چه کناه ورته معمولي او بي تاثيره شے ښکاري او مغروره وي په اميدونو باندې او ديته سوچ نڪوي چه په ابليس لعنت او عذاب راغلے ؤو په وجه د پرېښدلو د يوې سجدې او ادم عليه السلام د جنت نه خارج کړے شو په وجه د څه معمولي خوراك د يوې ونې سره او قاتل په لګه وينه تويه ولو سره د جنت نه محروم ګرځي او زنا کار واده شوې د خپلي ګناه په وجه په سخت مرګ وژلے کیږي او یا ورته د وهلو او د خپل وطن نه شرلو سزا ميلاويکي او غل نه په لر شان مال چې درې درهمه دي خپل قيمتي لاس غوڅيږي-لهذا ته هم مه بې غمه كيره حديث كې راځي نبي كريم

الدَّخَلَتِ امْرَأَةُ النَّارَ فِي هِرَّةٍ رَبَطَتُهَا اللَّانَ فِي هِرَّةٍ رَبَطَتُهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ "يوي پيشو باندي دَ طلم كولو په وجه يوه ښځه جهنم

عَيْنَ فرمائي:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٣١٨ رمسلم (٢٦١٩)

ته لاړه"۔

او بل حديث كي رائي نبي كريم على فرمائي:

الله المَعْبُدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ، يَنْزِلُ بِهَا فِي النَّارِ أَبْعَدَ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغُرِبِ الله (١)

د يوې خبرې په وجه انسان دومره ښکته جهنم ته لاړ شي لکه (څومره فاصله چې) په ما بين د مشرق او مغرب (کې ده)"۔

او دا هغه خبره وه چه د ګناه کولو په وقت کې هغه کس څه پرواه نه لرله-

مطلب دا دے چه پدې چرته دوکه نشئ چه ګناه کوئ او بهانه دې دا وائی چه دا دومره لویه خبره نده لکه ډیر بې باکه او غافله کسان داسې وائی، دَ الله سبحانه وتعالی ارشاد دے:

او غافله کسان داسې وائی، دَ الله سبحانه وتعالی ارشاد دے:

الله وَتَحَسَبُونَهُ, هَيِّنَا وَهُو عِندَ الله عَظِيمٌ الله [ النور: ١٥]

<sup>(</sup>١) اخرجه البخاري، رقم: ١٤٧٧ ، وصلم، رقم: ١٩٨٨.

### دكناه قسمونه

۱: د ګناه څه اقسام داسې دي چې هغه شيطاني صفات
 دي او د شيطان اخلاق او جرمونه دي او ديته شيطاني خويونه وائی۔

خوك چه ګناهونه كوي نو هغه كې شيطاني صفات او اخلاق راځي او ديته ذنوب شيطاني ويل كيږي مثلاً: حسد كول ، خيانت كول ، ګناه ته دعوت وركول، دوكه كول ، تكبر كول وغيره۔

۲ : او څه ګناهونه داسې دي چه حیواني صفات او عادات دي او هغه ګناه والا هم پدې رنګ وګرځوي مثلاً: خپل هر شهوت پوره کول او ډیر خوراك کول وغیره- ۳ : او څه ګناهونه داسې دي چه انسان د هغه په وجه درندګانو او ماتونكو ځناورو په شان ګرځي لکه لیوه، ایږه، شرمخ وغیره مثلاً: دروغ ، ظلم ، او کنځل کول۔ څلاصه: دا ده چې ګناه په وجه انسان کې د ابلیس،

فرعون او ځناورو مشابهت راځي او که وضاحت غواړئ . نو معاشره کې د هغه خلقو عاداتو، صورتونو او شکلونو ته وګورئ چه د الله تعالیٰ نافرمانی کوي صرف په نوم انسانان وي او حقيقي انسانيت ترينه ختم شوے وي او صفات د کامل انسان پڪي نه وي بلکه يو کس چه بار باريوه ګناه کوي نو شکل ئي وران شي شکل او صورت ئي په شان د هغه حيوان شي چه كوم حيوان سره ئي مشابهت راغلے وي كوم حيوان سره چه دا د گناه په وجه مشابه گرځيدلے وي ډير خلق د گناه په وجه داسې مسخه شوي وي ته به وائي چه دا شادوګان دي او يا خنزيران دي او يا بل بد صورته حیوان دے۔

يا الله تعالى ته مو معاف كړي او د دنيا او آخرت د رسوائی نه امان راکړي۔

#### دكناه اسباب

د ګناه د پيداکيدلو لوي وجي در دي ـ

۱ ـ شهوت۔

۲\_غضب\_

٣\_غفلت.

چه کله د شرعي حدودو نه تجاوز وکړے شي نو انسان د الله تعالى په مخالفت كې واقع شي پدغه وجهه قرآن كريم كې زنا او قتل يو ځائي ذكر كيږي ځكه چه قتل د غصې نه پيدا كيږي او زنا د غلبې د شهوت نه پيدا كيږي۔

### د ڪناه نه ځان ساتل لازم دي

د هرې ګناه نه ځان ساتل لازم دي او که درنه وشي فوراً الله تعالى ته توبه اوکړه الله تعالى فرمائي:

﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةِ شُكَّا يَكُوهُ ﴾ الزلزلة: ٨ "چا چې د ذرې په اندازه بد عمل اوكړو نو هغه به يئ

هم اوويني"۔

او حديث كي رائي نبي كريم ﷺ فرمائي: « إِيَّاكُمْ وَمُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ»(١)

''ځان وساتئ د هغه ګناهونو نه چه خلقو ته حقیر او معمولي ښکاري''۔

ډير انسانان پدې دوکه کې پراته دي چه ګناه کوي او بيا وائي دا دومره خبره نده او هيڅ پروا نه لري داسې کس دې د الله تعالى نه اوويريږي او خپل رب ته دې په تلوار سره توبه وباسي او دا د ياد لري چه په يو پيشو باندې د ظلم کولو په وجه زنانه جهنم ته ذاخليږي او کله د يوې خبرې په وجه انسان جهنم ته داخل شي او يو مسلمان په غنيمت کې د خيانت کولو په وجه اور ته داخل شود نو بې باکه کيدل ندي پکار او د دنيا ژوند په تقوي کې تيرول پکار دي په هر وخت کې الله تعالى نه يره او خوف پکار دے او دا د مؤمن صفت دے۔

<sup>(</sup>۱) مسند احمد ۳۸۱۸

### د تاوان خبره

چه يو انسان ناروا كوي او كه څوك ورته دعوت وركړي چه دا كناه مه كوه او بس كړه نو دا وائى دا دومره خبره نده يعنى د رب نافرمانى كول ورته معمولى شے ښكاري نو دا لوي د نقصان او تاوان خبره ده-

### د ڪناهونو ډير والي وجه

د ګناهونو ډير والي وجهه دا ده چه يقين په چاکې نه وي او په چاکې کمزورے يقين وي او څومره چه د انسان يقين وي هغه درجه کې ايمان او اعمال او تقوي وي-

## په اسلام کې د يقين شان او مقام

د يقين او صبر په وجه انسان نه د دين امام جوړيږي الله تعالى فرمائي:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبُرُواً وَكَانُواْ بِثَالِمَا مُنْهُمْ أَيِمَةُ يَهْدُونَ إِلَّهُ السجدة: ٢٤

"او مونږ بني اسرائلو نه مشران د دين جوړ کړي وو دوي به خلقو ته لاره ښودله زمونږ په امر هر کله چه دوئ صبر كولو او وو دوئ زمونږپه آيتونو يقين كونكي" ـ مطلب دا دے چه يُفين او صبر په وجه الله تعالى دوئ ته د دين امامتي ورنصيب کړه د دې وجهه نه نبي کريم عَلَيْكَ فَرِمَا فِي:

«سَلُوا الله العَفْوَ وَالعَافِيَةَ، فَإِنَّ أَحَدًا لَمْ يُعْطَ بَعْدَ اليَقِينِ خَيْرًا مِنَ العَافِيَةِ»<sup>(١)</sup>

"د الله تعالى نه عفو او سلامتيا غواړئ پس يقيناً ندے ورکړے شوے يو تن ستاسو لره وروسته د يقين نه غورہ شے د عافیت نه"۔

ابن مسعود رضي الله عنه فرمائي: «اليَقِينُ الإِيمَانُ كُلُّهُ»(٢)

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي باسناد حسن ٣٥٥٨

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري



" يعني يقين ټول ايمان دك"-

دارنكه نبي ﷺ فرمائي:

«وَمِنَ الْيَقِينِ مَا تُهَوِّنُ بِهِ عَلَيْنَا مُصِيبَاتِ الدُّنْيَا»(١)

"او يقين راته راكړه چه دنيا مصائب را باندې اسان

شي د يقين په وجه باندې"-

لقمان حكيم رحمه الله خپل حُوى ته فرمائي:

«يَا بُنَي لَا يستطاع العمل الا باليقين ولا يعمل المرء الا

بقدر يقينه ولا يقصر عامل حتى ينقص يقينه "- (٢)

" ا مے بچیہ ! عمل نشی کیدلے مگر په یقین سره او هر څوك د خپل يقين په اندازه عمل كوي او څوك چه عمل کې کوتاهي کوي نو د کوتاهئ او کمزوري کيدلو د يقين سره په وجه "۔

عمار بن ياسر كَنْنَاكُ نه نقل دى فرمائي:

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي باسناد حسن ٣٥٠٢

<sup>(</sup>٢) احياء العلوم ص٧٠۔

« كَفَى بِالمَوتِ وَاعِظاً، وَكَفَى بِاليَقِينِ غِني، وَكَفَى بِالعِبَادَةِ

" پوره نصیحت مرګ دے او پوره مالداري يقين دے او پورہ شغل عبادت دے ''۔

د یقین مطلب دا دے چه عقیده ساتل په الله تعالی باندې او د هغه په حکمونو باندې۔

د يقين بيان روسته راروان دے انشاءالله تعالى۔

ہے یقینہ خلق دیر زیات گناہونہ کوي مثلاً: څوك چه پدې علم او يقين لري چه اور سيزل کوي او اوبه غرقه ول كوي نو خامخا ترينه لرك ګرځي-

الله تعالى مونږ ته وئيلي دي چه ګناهونو والا به جهنم ته داخليږي او بيا هم ګناه کوو نو معلوميږي چه يقين نشته دے۔

<sup>(</sup>١) الإيماء إلى زوائد الأمالي والأجزاء - زوائد الأمالي والفوائد والمعاجم والمشيخات على الكتب الستة والموطأ ومسند الإمام أحمد ٤٦١٦



### د صحابه کرامو ناشیم د گناهونونه ویره او خوف

صحابه كرام اللينيم دَ خوف الهي بهترين مصداقونه وو صحابه کرامو کې تقويٰ يو پدې وجهه وه چه د ګناه د عذاب نه به ويريدل پدې باندې يقين لرونكي وو چه د دنيا او اخرت عذابونه دا د ګناهونو په وجه راځي پدې به ډير زيات پرېشانه كيدل چه كله به ترينه گناه وشوه ـ صحابه کراموکې د الله تعالی نه خوف زیات وو او په چاکې چه د خپل رب نه خوف وي نو هغه د ګناه نه منعه کيږي ځکه هغه ته دا يقين وي چه پدي ګناه باندې د الله تعالى غضب او عذاب راځي-

عبد الله بن مسعود لَخَنْظِهُ فرمائي:

« إِنَّ المُؤْمِنَ يَرَي ذُنُوبَهُ كَأَنَّهُ قَاعِدٌ تَحْتَ جَبَلٍ يَخَافُ أَنْ
 يَقَعَ عَلَيْهِ، وَإِنَّ الفَاجِرَ يَرَي ذُنُوبَهُ كَذُبَابٍ مَرَّ عَلَى أَنْفِهِ»
 فَتَالَ بِهِ هَكَذَاد (۱)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦٣٠٨ و مسلم في التوبة باب في الحض على التوبة والذرح بها: ٢٠٤٠٠

"عبد الله بن مسعود الصنالية فرمائي: خامخا مؤمن خپله ګناه داسې ويني لکه چه د غر لاندې وي او يريږي چه راباندې به راوغورځيږي او فاجر ته خپله ګناه داسې ښكاري لكه مچ چه په پوزه ورته كيني او بيائي وشړي" ـ مطلب دا دے چه د ايمان والا انسان زړه رڼا لري او كله چه داسې يو شے اوويني چه د دې نور او رڼا مخالف وي نو ديته ډيره لويه خبره ښکاري او د غر سره ئي تشبيه ځکه ورکړې ده چه د نورو هلاکتونو نه کله بچ شي او غر چه انسان باندې راښكته شي نو بيا ترينه نه شي بچ كيدليــ خلاصه: دا ده چه مؤمنان د الله تعالى نه ډير خوف لري هميشه خطره لري د عذابونو نه خپل نيک عمل ورته لږ ښکاري او ويره او خوف لري ده خپل وړې ګناه د عذاب نه ـ **الحاصل:** د گناه نه د بچ کیدلو یو عظیم سبب او د ګناه نه د توبه کولو بهترين علاج د الله تعالي نه خوف دے او د الله تعالى د عذاب نه خوف دے۔

د مؤمنانو صفت دا دے: چې دوي به نيک اعمال کوي او بيا به هم د الله تعالى نه يره لري او دا خبره په سورة المؤمنون آيت نمبر ٦٠ كې بيان شويده-

او د منافقانو صفت دا دے چه ګناهونه کوي او بيا هم هيڅ خوف او خطره نه لري-

دا وجهه ده چه د صحابه کرامو اللّٰتِهُم څومره یئ چه ايمان کامل ؤو دومره هغوي کې د الله تعالی نه خوف زيات وو او دا يو څو مثالونه دي د صحابه کرامو راه د خوف د خپل رب نه۔

# د ابوبكر رضي الله عنه د الله تعالى نه ويريدل

کله به ابو بکر ﷺ ویل ارمان دے چه زه د مؤمن د بدن ویښته وے۔<sup>(۱)</sup>

دارنکه ابو بکر گُناللی به خپله ژبه ونیوله او وویل <sup>به</sup>

<sup>.(</sup>١) الزهد لاحمد بن حنبل و الجواب الكافي ٥٧-

ئي زه دې ژبې هلاکت ځايونو ته بوتلم (۱) دارنكه ابو بكر يَنظِ به ډير ژړل او دا به ئي ويل: وژاړئ او که ژړا نه درځي نو په زوره سره ژړا راپيدا

او كله چه به ابو بكر تَنظِظ په مانځه ودريده نو د الله تعالى د خوف د وجهه نه به داسې شو لكه لرګے\_

او کلہ بہ ابو بکر گئیلئے تہ یوہ مرغئ راوړلے شوہ چہ هغه به ښکار شوے وہ نو هغه به ئي اړوله راړوله او دا به ئي ويل کوم شے چہ ښکار شي او يا يوہ ونه پرې کړے شي دا پدې وجهه چه ده به د الله تعالى تسبيح او ذكر ضائع کړے وي۔

او کله چه د ابو بکر څنالځ مرګ رانزدې شو نو خپل لور عائشه رضي الله عنها ته به ئي ويل: اے لورې ! دا جامه او دا لوخے چه مال په کې لشل کیږي ، او دا غلام د

<sup>(</sup>١) الزهد لاحمد بن حنبل-



مسلمانانو د بيت المال دي او جلتئ سره ئي يوسه عمر بن الخطاب ته ئي وركړه او دا به ئي ويل ارمان چه زه ونه وے چه خوړلے شوې وے او پرې کړے شوے وے۔ او قتاده ﷺ فرمائي: ابو بڪر صديق ﷺ به ويل ارمان چه زه يو شينكي وے چه چارپايانو خوړلے وے۔ دا يو څو واقعات وو د يرے د ابو بڪر ﷺ د خپل رب نه۔ دا امام ابن القيم رحمه الله ذكر كړي دي په الجواب انکافي کې۔

### دعمررضي الله عنه دالله تعالى نه يره

كله چه د عمر يَخْطِلُهُ زنكدن وو خپل ځوي ته ئي وويل چه زما اننګي په زمکه کیږده امید دے چه الله تعالی په ما رحم اوكړي۔

د ډيرې ژړا په وجه د ده په مخ کې کرخې او خطونه جوړ شوي وو۔

کله به ئي يو آيت د ويلو نه روسته دومره وژړل چه



بیمار به شو او خلق به ورته کور ته عیادت او بیمار پرسئ له راتلل۔

### دعثمان رضي الله عنه دالله تعالى نه يره

كله به چې عثمان ﷺ قبر خوا ته ودريده نو دومره به ئي وژړل چه ږيره به ئي لمده شوه۔

كله به ئي دا ويل: چه كه زه د جنت او جهنم مينځ كې يم او دا راته نه معلوميږي چه زه به كوم يو ته دا خليږم مخکې نه دا زما ارمان دے چه زه ايره شم۔

### د على رضي الله عنه دالله تعالى نه يره

د علي ﷺ د خوف او ژړا ګانو ډير واقعات دي او هغه به زيات د دينه يريدلو چه انسان کې اوږده اميدونه او د خپل خواهش تابعداري پيدا شي ځکه دا دواړه انسان نه اخرت هيره وي او د حق منولونه ئي محرومه کوي دارنڪه دا به ئي ويل خبر دار شئ دنيا شاه کړې ده او پاتي کيدونڪې ده او اخرت مخامخ راروان دے او په



(r.)

جلتي راغم او څوك دنيا والا دے او څوك اخرت والا دے او تاسو مه گرځئ دنيا والا او اخرت والا جوړ شئ۔ او نن دنيا کې عمل دے حساب نشته او اخرت کې به حساب وي او عمل به نه وي۔

# د ابودرداء رضي الله عنه دالله تعالى نه يره

ابو درداءﷺ به ويل چه زه دې خبرې نه ډير زيات يريږم چه دا راته وويل شي چه اے ابو درداء! چه علم لرې ليكن تا په خپل علم څومره عمل كړے دے۔ كله به ابو درداء لَخَنْالِكُ ويل اے خلقو! كه تاسو ته هغه حالات معلوم وي چه تاسو به ورسره مخامخ كيږئ روسته د مرګ نه نو تاسو به خوراك په لذت او خوند سره نه کولے او نه به مو د مزو سره څښاک کولے او نه به سوري ځائي ته داخل شوي وے او تاسو به د ډير غم او فکر د وجهه نه صحراګانو ته وتلي وے او ځانونه به مو وهلے او په خپل ځانونو به تاسو ژړا کولے۔

او دا زما ارمان دے چه زه انسان نه وے بلکه يوه ونه وے چه چا ریبلې وے او پرې کړې وے او بیا خوړلے شوې وے۔

دا حالات د هغه چا دي چه د الله تعالى نه يره لري ـ د ابن عباس رضي الله عنهما د الله تعالى نه يره

ابن عباس رضي الله عنهما به دومره ژړل چه د سترګو لاندي به ئي داسې نښي جوړې شوې وې د ډيرې ژړا په وجه لکه د زاړه پيزار مزي او يا په ځمکه چه وبه ډيري وبهيږي نو ځکه غوڅه کړي او لاره پکې جوړه کړي۔

### دابوذررضي الله عنه دَ الله تعالى نه يره

ابو ذر ﷺ به ويل كاش چه زه يوه ونه وے او چا پرې کړې وے او ارمان چه زه د سره نه پيدا شوے نه وے۔ او د بيت المال نه يو ځل څه خرچه ورته وړاندې شوه هغه وویل زمونږ یو بزه (چیلئ) ده هغه لشو او بل خر دے بار پرې وړو او يو څو شيان ئي نور ياد کړل چه دا

مونږ لرو او پدې خطره لرو چه د دې حساب به راسره کیږي او څه به کوو۔

# د ابوعبيدة عامر بن الجراح رضي الله عنه د الله عنه د الله تعالى نه يره تعالى نه يره

ابو عبيدة بن الجراح رضي الله عنه به دا ويل كاش چه زه يو ګډ وے او ذبح شوے وے او خپلو مالكانو زما غوښې خوړلې وے او ختم شوے وے۔

داسې واقعات نورهم ډير زيات دي چه دا خلق څومره ډيره يره لري د خپل رب نه او د هغه د عذاب نه د

### مغروره انسانان أو دهغوي قسمونه

دا خبره هر مسلمان ته معلومه ده چه دنیا د امتحان ځای دے۔

او عمر د انسان داسې مثال لري لکه يو کس چه د امتحان هال ته داخل شي۔

اوپدې کې يو مقرر وقت پورې به وي او بيا به نه راځي

ليکن ډير خلك دا ژوند په ګناهونو کې ضايع کړي او دا د غرور به وجِهه او د اخرت نه د غفلت په وجه چه څه کسان د دنيا په لذتونو دوکه شي او پدې چرچو مزو کې ډوب شي او مرګ ورته راشي او د اخرت پروا نه لري اخرت ورته ډير لرې ښکاري او کله ورته اخرت باره کې شکونه راځي او کله پدې دوکه شي چه مال او دنيا او پيسه ورسره وي او دا ګمان کوي چه زه د الله تعالی خوښ يم ځکه ئي دا نعمتونه په ماکړي او خيال لري چه دنيا كې ما ښه ساتي اخرت كې به دينه ښه راكړي دا صفا دوكه كيدل دي په حديث كې راغلي دي:

"إِذَا رَأَيْتَ الله تعالى يُعْطِي الْعَبْدَ مِنَ الدُّنْيَا عَلَى مَعَاصِيهِ مَا يُحِبُّ، فَإِنَّمَا هُوَ اسْتِدْرَاجُ » (١)

" کله چه ته وینی یو کس چه سره د الله تعالی د نافرمانئ نه الله تعالى ورته هغه دنيا وركوي چه دا ئى

<sup>(</sup>۱) مسند احمد ۱۷۳۱



غواړي نو پدې پوهه شه چه دا استدراج دے " يعني دا مهلت دے او دا كس به الله تعالى په دمه دمه نيسي او په دې معني کې د قران ډير اياتونه دي او احاديث صحيحه دي چه الله تعالى دنيا چاته وركړي دا معني نده چه دا انسان د الله تعالى خوښ دے ډير کسان داسې شته چه د الله تعالى دشمنان دي بيا هم الله تعالى ورته پراخه روزي وركوي\_

الله سبحانه وتعالى دنيا دوست او دشمن دواړو ته ورکوي لهذا پدې باندې غره کيدل ندي پڪار چه زه د الله تعالى په نزد ځكه ښه يم چه الله تعالى ماله ډير څه راكړي ـ بعضی سلفو به دا ویل ډیرځل یو انسان په ځان نه پوهيږي او الله تعالى پدې نعمتونه کړي وي ليکن دا رانيسي په خپل عذاب سره او ډير ځل يو انسان د خلقو په صفتونو غره وي او دا په ځان نه پوهيږي او ډير ځل يو انسان پدې وجهه مغروره شوے وي چه الله تعالی پرې

پرده اچولې وي ليکن د دې ځان ته خيال نه وي ـ لهذا مالداري د الله تعالى د محبت علامه نه ده بلكه خپل اصلاح ضروري ده۔

بلکه سره د مالدارئ نه انسان لوي لوي ګناهونه ځکه كوي چه دا انسان مست شي او زړه ئي سخت شي او د مالدارئ په نشه کې وي، سوی دَ هغه کسانو نه چه الله تعاليٰ پرې رحم کړے وي۔

### د گناه په وجه د د نيا تاريخي عذابونه

دا يو مختصر تاريخ د دنيا د عذابُونو دے چه دا ټولې تباهياني راغلي د ګناهونو په وجه لازم ده په مونږ چه پدې ځان پوهه کړو چه ګناه ضرر خامخا لري او څومره چه د ګناه شان وي دومره ئي ضرر وي او کله د ګناه ضرر او عذاب د انسان په زړه وي او کله په بدن او کله په مال او كله په عزت او كله په بلي طريقه سره عذاب وي ـ د خطأ په وجه آدم عليه الصلاة والسلام د جنت او



نعمتونو نه راويستلے شوے وو-

او د ګناه په وجه قوم د نوح علیه السلام غرق شو ، دارنکه عادیان او ثمودیان او قوم د لوط او قوم د شعیب عليهم الصلاة والسلام د خپلو ګناهونو په وجه هلاك شو او داسې نور د دې امثال دا ټول د ګناه په وجه وشو-

### د بعضي كسا نو غلطيا نې

دا يو اهم درس دے تعلق لري د هغه موضوع سره چه دا کتاب د هغې په باره کې ترتیب شوے دے چه د ګناه نه پرهیز کول او هغه دا چه څه کسان په مختلفو طریقو سره مغالطه کې واقع شوي دي او دا په حقیقت کې د ابليس تلبيس دے چه پدې طريقه سره انسان لره په ګناه کې واقع کړي او بيا کوشش کوي او مختلفې حريې استعمالوي چه ګناه نه توبه ونه کړي-

۱: پدي اعتماد كول چه د الله تعالى عفوه ډيره پراخه ده او كله دا وائي: الله تعالى چې غفور رحيم دے او كله وائي: بيا به شي ، توبه نه اوباسي او نن صبا كوي او كله پدې دوکه شي او د نفاق په طريقه يواځې د ژبې په استغفر الله ويلو اکتفاء اوکړي او کله پدې دوکه شي چه مونږ نيك کارونه کوو او کله پدې دوکه شي چه زه پوهه لرم او کله دا وائي چه زمونږ مشران صالحان وو او مونږ اخونزادګان او سيدان او مياګان يو، د يو مشر په عمل اعتماد كوي، او څوك پدې طريقه دوكه شي چه حواله وركوي په تقدير او په تقدير حجت نيسي د خپلي ګناه کولو دپاره او بعضې ظالمان وائی چه ګناه نه روسته به ښه کارونه وکړو مثلاً عمره به وكړو او فلانے خير كار به وكړو او طواف به وكړو او فلانے ذکر به وکړو او هر څه به راته معاف شي او کله بعض کسان پدې دوکه شي چه ګناه کوي او بيا وائي: فلانے او فلانے چه ګناه کوي ، او بعضې دا بکواس کوي چه مُليان تنګ نظره دي او پدې باندې ځان دوکه کړي او مغروره شي او ګناه کې پروت وي ، او بعضي پدې دوکه شي

چہ کناہ کوي او وائي: مونږ فلانے بزرگ سرہ تعلق لرو او فلانے پیر نه مونږ طریقه کړې او زه فلاني خواجه خواته ځم راځم او بعضي كسان پدې دوكه كې پراته وي چه الله تعالي لوي ذات دے غني ذات دے او هغه زمونږ په عذاب خه كوي او كله وائي مونږ د رسول الله ﷺ أمتيان يو ، مونږ سره به ګذاره کوي۔

او بعضې کسان پدې خبره دوکه شي چه د آيت او حدیث نه غلط مقصد او معنی واخلی او هغه ځانله ذريعه وګرځوي د جرأت کولو په ګناه باندې او کله پدې تلبيس کې وغورځيږي چه فلانے ملا صاحب وائي چه خيردے دا ګناه کوه دومره لويه خبره نده دا ټول غرور او دوكه كيدل دي او دا خلق دا نه ګوري چه الله تعالى شديد العقاب دي او د الله تعالى عذاب مجرمانونه نه واپس کيږي او سره د ګناهونو نه په عفوه اعتماد کول حماقت دے او دا کار د عنادي انسان دے بعضي علماء

وائي چه الله تعالى په دنياكې د دري درهمو په وجه د لاس پرېكولو حكم كړے نو بې غمه كيږه مه ځكه دغه شان د هغه عذابونه به وي په اخرت کې۔

حسن بصري رحمه الله تعالى يو عجيب قول حافظ ابن القيم رحمه الله نقل كړے دے په "الجواب الكافي" كې چه حسن بصري ته وويل شو چه تا مونږ وينو چه ډير زيات ژاړې هغه وويل: زه دينه يره لرم چه اور ته به مي واچوي او زما به هيڅ پروا ونه لري۔

چا ويل حسن بصري رحمه الله تعالى ته چه مونر څه وکړو د هغه خلقو کيناستلو سره چه کله د هغوي بعضو مجالسو کې شريك شو نو دومره مونږ ويره وي چه نزدې وي چه زړونه زمونږ ټق وچوي هغه وويل: والله د هغه خلقو صحبت چه تا ويروي غوره دے د هغه خلقو د صحبت نه چه تا ېې غمه كوي تردې چه هلاك شي\_ ايا دا د يرې خبره نده؟ چه ناكاره او رياءكار عالمان به



هم جهنم ته ځي چه کله نورو ته خبره کوي او پخپله پرې عمل نه کوي او تفصيل د دې په حديث د بخاري او مسلم کې دے۔

اے مشرورہ! اے د خپل انجام نه غافله! ایا ته دیکی سوچ نه کوې چه ابليس د يوې سجدې په پرېښودلو لعنتي شو او په قسما قسم عذابونو کې راګير شو ، او ديته نه ګوري چه دنيا کې څوك د ګناه په وجه قتل شي او څوك رجم شي او د چا نه لاس پرېكړك شي۔

نو پدې پوهه شه چه د يوې ګناه په وجه به جهنم کې رابند کرے شي او هيڅ پروا به ستانه کوي ځکه ګناهګار د الله تعالى په نزد ډير سپك وي-

او دا حدیث تا ندے اوریدلے چه یوه زنانه د یو پیشو په وجه جهنم ته لاړه-

کله د يوې خبرې په وجه آنسان د جهنم لاندې طُبقې ته وغورځيږي۔

# د ڪناهونوبنياد درېشيان دي

١: تڪبر او دا هغه ګناه ده چه ابليس ئي هغه انجام ته ورسوو چه هر چا ته معلوم دے۔

۲: حرص او د دې په وجه د فرعون ، هامان ، او دَ قارون ټوله بادشاهي ختمه شوه.

٣: حسد لکه د دې په وجه د آدم عليه الصلاة والسلام ځوي خپل ورور قتل کړو۔

څوك چه الله تعالى محفوظ كړي د شر د دې دريو نه هغه به بچ شي د ډيرو شرونو نه۔

### د گناهونود پريښودلوښائسته اثار په بنده با ندې

کله چه يو انسان ګناه پريږدي د هغه آثار او فوائد به دا وي د مروت بحال کيدل ، يعني دا صفت د کامل سړيتوب دے د عزت او د مال حفاظت د انسانانو محبت ، د زړه قوت او طبيعت خوشحالي ، د زړه خوشحالياني د زړه شرحه د ذلت نه نجات د غم او فكر نه خلاصيدل په زړه

کې نور اورڼا پیداکیدل د مشکلاتو نه د خلاصي لارې برابر کیدل د هغه طرف نه رزق راتلل چه ګمان هم نه کيږي د نيکو اعمالو اسان کيدل د مؤمنانو په ده باندې ثناء د خير ويل د مخ ښائسته كيدل د مؤمنانو په زره كي شان او وقار او هیبت پیدا کیدل او چه کله یو تن د ګناه نه توبه اوكړي پدغه كس باندې چه كله ظلم وشي او يا خوك ورته ايذاء او تكليف وركوي نو عام مؤمنانو ئي مدد كوي د هغه ډله كوي بلكه كافران هم هغه مسلمان ته د عزت په سترګه ګوري چې کله کامل ايمان والا وي دا پدې وجهه چه الله تعالى ته ئي رجوع كړې ده او تقوى داره دے ، دارنکه مومن به د دې د عزت نه دفاع کوي دعاء به ئي قبليږي هغه وحشت به ختم شي كوم چه د ګناه په وجه د ده او د خپل رب مينځ کې راغلے وو او چه گناه پریږدي شیطانان به ترینه لري شي او ملائك به ورته نزدې شي دارنکه اهل ايمان به د دې خادمان شي د مرګ خوف به تري ختم شي چې کوم د ګناه په وجه وي بلكه مرگ سره به ديته دا خوشحالي محسوس كيږي

چه زما ملاقات به وشي خپل رب سره دنيا به ورته حقير شي ، او د آخرت شان به ورته معلوم شي د خپل عباداتو په حلاوت به پوهه شي د ايمان حلاوت به محسوس کړي خپل رب سره به ئي محبت پيدا شي عقل او ذهانت به ئي ډير شي دا يو څو فوائد وو هغه چا ته نصيب کيږي چه څوك د گناه نه توبه اوكړي او د الله تعالى نه ويريږي او ګناه ترك كړي او خپل رب ته رجوع اوكړي او د اخرت د خوشحاليانو څه اندازه نشته

#### دكناهونوانجام

لکه څرنکه چه مخکې هغه کاميابياني بياني شوي چه کومي د ګناه په پريښودلو کې دے اوس په اختصار سره دا ذكر كيږي چه د ګناه انجام څه دے او دا بحث به روسته په تفصيل سره راشي انشاء الله تعالي ، په ګناه سره توفيق ختم شي، عقل تباه شي،حق په انسان پټ شي، تمام خلق تري متنفره شي، دعاء ئي نه قبليږي، د خپل رب سره وحشت پيداشي زړه به سخت شي د دې د رزق او عمر

نه به برکات لري شي ، د علم نه به محروم شي دارن*ڪ*ه ګناه د ذلت لباس دي ګناه د انسان د ذلت سبب دے د زړه تنګوالے دے او دارنچه د زړه توریدل دي د فاسقانو ملګرتوب باندې به مبتلا شي او هغوي به د دې مال او زړه او اوقات هر څه تباه کړي دارنځه ګناه په وجه زندګي کې سکون ختم شي او سره د وجود د مال او اسبابو نه انسان پريشانه وي او سرګردانه وي دا عذاب دے ده ګناه په وجه باندې ځکه سکون او راحت د انسان دپاره نشته مگر د الله تعالى په طاعت كې د ـــــــ

#### د گناه په وجه مصائب راځي

دارنڪه الله تعالی چه چا ته عذاب ورکوي نو دا د ګناه په وجه باندې ليکن بعضي کسان پدې مغروره شي چه ګناه ئي کړي وي ليڪن حالات ئي برابر وي نو دوي دا خيال اوكړي چه دوي به ګناه كوي او هيڅ عذاب به په دوي نه راځي دا خيال د دوي غلط دے۔

هاں: كله الله تعالى فوراً عذاب وركړي او كله څه زمانه مهلت ورکړي او چه توبه نه کوي نو عذاب به پرې راشي پدې خبره د قرآن کريم نه او د احاديثو صحيحه وو نه ډير دلائل شته چه انسان باندې د ګناه په وجه مصائب راځي په أحدكې چه كله صحابه كرام ظلينېم ته مصيبت ورسيدو نو هغوي وويل: چه دا د کوم طرف نه دے؟ الله تعالیٰ جواب ورکړو: ﴿ قُلَ هُوَ مِنَ عِندِ أَنفُسِكُم ﴾ آل عمران: ١٦٥

"يعني دا ستاسو د ګناه په وجه" ـ دارنڪه الله تعالىٰ دا معنى په بل آيت كې ذكر كړے ده:

﴿ مَن يَعُمَلُ سُوَّءًا يُجُزَ بِهِ عَ ﴾ النساء: ١٢٣ " چاچه بد عمل وكړو هغه ته به سزا وركيدك شي "ـ او پدې سورة النساء كې الله تعالى داسې فرمائي:

﴿ وَمَا أَصَابُكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَّفُسِكَ ﴾ النساء: ٧٩



"او كوم تكليف چه تاته ورسيږي نو دا ستا نفس او ستاگناه په وجه"۔

دارنكه يو بل حُائي كي الله تعالى فرمائي:

﴿ ظُهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِبِمَا كُسَبَتُ أَيْدِى اُلنَّاسِ ﴾ الروم: ١٤

"ښکاره شو فساد په وچه او درياب کې په وجه د هغه عملونو چه خلقو کړي دي"ـ

پدي ټولو اياتونو کې دا خبره ذکر شوي ده چه مشکلات او مصيبتونه انسان ته رسيږي نو د ګناه په وجه باندي۔ دارنكه الله تعالى فرمائي:

﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِن تُمُصِيبَادٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُوْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ الشورى: ٣٠

"او هغه چه تاسوته رسيږي څه مصيبت نو دا په وجه د هغه اعمالو چه ستاسو لاسونو کړي دي"۔ او ډير ګناهونه دغه شان الله تعالىٰ معاف كوي مطلب دا دے چه کله مصيبت راشي په بدنونو کې يا مالونو کې يا بله طريقه نو د دې سبب ګناهونه د دغه خلقو دے حديث كې راځي رسول الله ﷺ فرمائي:

اللا يُصِيبُ ابْنَ آدَمَ خَدْشُ عُودٍ, وَلَا عَثْرَةُ قَدَمٍ, وَلَا اخْتِلَاجُ عِرْقٍ, إِلَّا بِذَنْبٍ وَمَا يَعْفُو الله تعالى عَنْهُ أَكْثَرُ»(١) " نه رسيږي د آدم عليه السلام بچي ته زخم د لرګي او يا خويدل د ښيي او يا د رګ خوځيدل مګر د ګناه په وجه او د كومو ګناهونو نه چه الله تعالى عفو كوي بغير د څه سزا ورکولونه هغه ډير زيات دي "ـ

عكرمه رحمه الله فرمائي:

«مَا مِنْ نَكْبَةٍ أَصَابَتُ عَبُدًا فَمَا فَوْقَهَا إِلَّا بِذَنْبِ لَمُ يَكُنِ الله تعالى لِيَغْفِرَ لَهُ إِلَّا بِهَا أَوْ دَرَجَةٍ لَمْ يَكُنَ الله

### تعالى ليبلغه إِلَّا بِهَا»(١)

"ندے يو زخم چه بنده ته ورسيږي يا دينه بره تکليف مگر د ګناه په وجه چه هغه دې نه بغير نه معاف کيږي او يا يوه درجه وي هغه ته رسيدل بغير د دينه نه کيږي يعني پدې مصائبو او صبر په وجه انسان هغه درجې ته ورسيږي"۔

د دې تفصيل په "تفسير بغوي" كې او ګوره ـ
قاضي شريح رحمه الله ته يو ځل مرة همداني اوويل چه
ستا د لاس په شاه باندې دا زخم ولې دے هغه اوويل دا
زما د عمل او ګناه په وجه [تفسير ابن عطيه: ١٩/٥١٩]
امام ضحاك رحمه الله فرمائي: چه كوم انسان قرآن
كريم يادكړي او بيا ترينه هير شي نو دا به د دے د ګناه
په وجه وي او بيا ئي دا ايت ولوستلو ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ

مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾(١) او بيا يي اوويل چه د قرآن کريم د هيرولو نه به لوي مصيبت بل څه وي؟

دارنځه يو کس د علا بن بدر نه سوال اوکړه د دې ايت په باره کې ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾

او نظر ئي ختم وو په سترګو ړوند وو چه زما نظر په ماشوم والي کې ختم شوے دے نو ما څه ګناه کړیده چه دا مصیبت راغے نو هغه ورته وویل چه دا ستا د مور او پلار د ګناه په وجه

اسماء بنت ابي بڪر رضي الله عنها په سر به درد وو او لاس به پرې کيښودلو او دا به ئي ويل چه دا درد زما د كناه په وجه دے۔ كما في الدرالمنثور- ج١ص٣٠٦د په يو شخص باندې چه څوك مسلط شي او ورته ضرر

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان١٩٥٧

وركوي نو دا په وجه د ګناه د دې سره وي لهذا بنده استغفار ته ډير محتاج دے داسے نه چه دا غافله شي او د ګناه عذاب ورته ورسيږي۔

په سلفو کې يو کس سره څوك مخامخ شو په خبرو کې ئي ورسره سختي اوکړه او بده خبره ئي ورته اوکړه هغه ته ئي اوويل ته لې ودريږه زه کور ته ننوځم او بيا راوځم کور ته داخل شو او الله تعالى ته ئي سجده اوکړه او تضرع او توبه ئي اوکړه الله تعالى ته او بيا راوتلو هغه ترينه تپوس اوکړو چه تا کور کې څه کول هغه ورته اوويل ما الله تعالى ته توبه اوکړه د هغې په وجه ته په ما باندې مسلط شوے وې۔

#### د گناهونوپه وجه د نعمتونوزوال

د کوم تن نه چه نعمت لرې شي دا د هغه د ګناه په وجه سره ځکه الله تعالی چه کله يو بنده باندې خپل نعمت اوکړي هغه پورې الله تعالى د دينه دا نعمت نه

لري کوي تر څو پورې چې دا شخص د خپلو ګناهونو پ، وجه لرې نه کړي۔

سيدنا على ﷺ فرمائي:

« ما نزل بلاء الا بذنب ولا رفع بلاء الا بتوبة »\_(١)

" کوم تڪليف چه راځي نو د ګناه په وجه او کوم تڪليف چه لري کيږي د توبي په وجه"۔

مثلاً: د ډيرو عالمانو نه الله تعالى نعمت د علم واخلي د

دارنكه د ډيرو مالدارانو نه مال واخلي او يا صحت ئي ترينه لري كړي۔

دارنپه نور مختلف نعمتونه ترينه لري کړي د ګناه

چا چه سوچ اوکړو په حالاتو د هغه امتونو کې چه د هغوي بيان الله تعالى كړے دے هغه ټولو نه چه نعمتونه

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي١٠٣-

زائل شوي وو نو د هغوي د ګناهونو په وجهـ

دارنکه که مونږ خپله موجوده زمانه کې اوګورو د چانه چه نعمت الله تعالى لري كړي نو د هغه د ګناه په وجه ځکه چه د الله تعالى سنت نه بدليږي او د هغه قانون او سنت دا دے چه د ګناه په وجه خپل نعمت د بنده نه اخلى الله تعالى فرمائي:

﴿ إِنَ ٱللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُومٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ الرعد:١١ مطلب دا دے چې انسان ګناهونه شروع کړي او حالت د دين داري نه ګناهونو طرف ته بدل کړي نو الله تعالی ترينه نعمتونه لري كړي.

يو شاعر ويلي دي۔

« إِذَا كُنْتَ فِي نِعْمَةٍ فَارْعَهَا \* فَإِنَّ الْمَعَاصِي تُزِيلُ النِّعَمْ"<sup>(١)</sup> "کله چه يو نعمت کې ئي نو د هغه لحاظ کوه \* ځکه په ګناهونو سره زوال د نعمتونو راځي"۔

<sup>(</sup>۱) شعب الايمان ۲۳۸

د الله تعالى د نعمتونو حفاظت د الله تعالى په طاعت سره دے او زيادت د نعمت په شكر سره دے او زوال ئي په کناه سره دے ځکه چه ګناهونه اور لګوي نعمتونو ته۔

## دحجراسودتوريدلوسببدانسانانوكناهونهدي

حديث كي رائي « نزل الحجر الاسود من الجنة وهو اشد بياضاً من اللبن فسودته خطايا بني آدم »\_

" حجر اسود چه کله دَ جنت نه خکته راغلے نو دَ پئ نه ډير سپين وو ليڪن دَ بني آدمانو ګناهونو تور کړو "۔ [ سنن الترمذي ، ابواب الحج ، باب ماجاء في فضل الحجر الاسود والركن والمقام ، رقم: ٨٧٧ ]-

# د گناه په وجه ظلمت او د مخ توروالې

او بدرنکه کیدل او د شکلونو مسخه کیدل۔ كوم انسان چه فاجر وي بد عمله وي په يوه ګناه كې اخته وي نو د ګناه بد رنځي د ده په مخ باندې راغلي وي تر دې چه هغه جمال ئي ورلره ختم کړے وي کوم چه

پيدائشي طريقه باندې لرلو-عبد الله بن عباس يَنظِظُ فرمائي:

« إِنَّ لِلْحَسَنَةِ لَنُورًا فِي الْقَلْبِ، وَضِيَاءً فِي الْوَجْهِ، وَقُوَّةً فِي الْبَدَنِ، وَسَعَةً فِي الرِّزْقِ، وَمَحَبَّةً فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ، وَإِنَّ لِلسَّيِّئَةِ لَظُلْمَةً فِي الْقَلْبِ، وَسَوَادًا فِي الْوَجْهِ، وَوَهْنَا فِي الْبَدَنِ، وَبَغْضَةً فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ "-(١)

"د صالح اعمالو په وجه انسان په زړه کې نور وي په مخ كې ئي رڼا وي او بدن كې قوت وي او رزق ئي فراخه وي او د خلقو خوښ وي او د ګناه په وجه د انسان زړه کې ظلمت وي او په مخ باندې د ذلت دوړې او غبار وي او بدن کې کمزوري وي او رزق کې ئي نقصان وي او د خلقو ورسره بغض وي او دا بد رنڪي او بد شکلي به قيامت کې

لکه الله تعالی فرمائلي دي په قرآن کريم کې چه د

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي لابن تيمية ١٠ ١٠٠٦ ، منهاج السُّنة ١/ ٢٦٩۔

مؤمنانو مخونه به سپين وي او د فاجرانو مخونه به تور وي ـ او حديث کې راځي چه کوم کسان چه هميشه دنيا کې خلقو نه سوالونه كوي قيامت په ورځ به د دغه په مخ باندې غوښه نه وي دا هم د ګناه په وجه چه بلا ضرورت مخلوق نه سوال كول دي لكه څرنكه چه مونځ او عبادت نښې په مخ کې معلوميږي الله تعالي فرمائي:

الله سيماهم في وُجُوهِهِ مِنْ أَثْرِ ٱلسَّجُودِ ﴾ الفتح: ٢٩ "د دوي په مخونو کې نخي دي د اثارو د سجدي نه"ـ نو دارنڪه ګناهونو آثار هم په مخ کې معلوميږي\_ دارنڪه الله تعالیٰ فرمائي: په سورة "محمد"کې چه منافقان په نښو پيژندل کيږي ډير کرتې يو انسان که نارينه وي او كه زنانه وي پيدا ئشي صورت ئي ښائسته وي ليڪن د منافقت د وجھي نه مخ ئي قبيح المنظر شي او هغه جمال به په کې نه وي کوم چه د الله تعالی محبوب وي او بنيادي وجهه د دې بد شکلي، نفاق ، او دروغ دي

ځکه خلق دروغجن ته تورمخې وائي او مخ تورن وائي او چا چې به د دروغو ګواهي وکړه نو عمر کینظیج به د هغه مخ تور كړو ځكه جزاء من جنس العمل وي دې انسان خپل زړه په ګناه تورکړے دے نو مخ به ورله هم تورکړه ځکه چه د زړه حالات لکه توروالے سپينوالے ښه والے او بد والے مخ ته ډير زر نقل کيږي او په ټول بدن کې د زړه سره ډيره رابطه په اندامونو کې د مخ او سترګو ده او دا د زړه حال بيانوي ـ

عثمان لِمُنْظِلِثُ فرمائلي دي:

« مَا أَسَرَّ أَحَدُ سَرِيرَةَ إِلَّا أَبْدَاهَا الله عَلَى صَفَحَات وَجُهِهِ، وفَلتَات لِسَانِهِ"-(١)

"ندے يو تن چه څه پټ لري په زړه كې مكر دا به الله تعالي ښکاره کوي په کاسه د مخ د دے باندې او په ژبه د هغه باندې"۔

۱۱) تم ر سرب العصيم لابن كثير ۳٦١١٧

نو د زړه حالات الله سبحانه وتعالى په ژبه او په مخ كې ظاهروي زيات معلومات د زړه د ژبې نه کيږي او لګ لګ اندازه ئي د مخ نه لګي او بيا چه کله دا راسخ وګرځي اوبدشكلي محسوس كوي اوكله كله د ګناه په وجه انسان مسخه شي يا ترينه خنزير جوړشي او يا شادو لکه دا عذاب د ګناه په وجه مخکنو امتونو باندې راغلي وو او پدې امت باندې به هم راځي په احاديثو کې دا سي راغلي دے اوپدې موجوده زمانه کې ډير خلق مسخه شوي د ګناه او مکر او ظلم په وجه داسې ښکاره بد شکله ښکاري لكه خنزير يا شادو يا بل ځناور-

# د کناه په وجه دمزواو د ډيرو نعمتونو نه د نيا کې محروميدل

لکه قرآن کريم کې زمونږ د عبرت دپاره دا خبره بيان شوے ده چه بني اسرائلو باندې الله تعالى حلال او طيبات بند کړي وو په وجه دَ څهٔ ګناهونو او ظلمونو ددوي ، او



بعضي مزيدار او لذت والا شيان په بني اسرئلو باندې حرام وو دالله تعالى د طرف نه په طور د سزا د ګناه سره۔

او دا خبره تفصيلاً بيان كړي ده شيخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله په خپل تفسير کې-

او الله سبحانه وتعالى چه د ګناه په وجه چه كوم طيبات په انسان بند کړي دي د هغې مثالونه او صورتونه دا دي: کله داسې بيماري ورته ولګوي چه دا مزيدار خوراكونه او مشروباتو نه محروم شي او پرهيز شي ، او يا د گناه په وجه لذت او مزه نشي محسوس کولے د لباس، او د نڪاح او د خوراك وغيره نه، هاں! كله كله دا ازمائش وي په بندګانو باندے۔

او كله عذاب او افت راشي او باغونه اوميوې او طيبات ورلره هلاك كړي او يا خپل مال او بچې ورته عذاب جوړ شي او څه فائده ترينه وانخلي الله تعالى فرمائي:

﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا أَوْلَنَدُهُمْ كَا التوبة: ٥٥

"او په تعجب کې دې وانه چوي تالره مالونه او نه اولاد د دوي"۔

او بله طريقه دا ده: چه دا ګناه والا انسان د حلالو باره کې دا عقيده لري چه دا حرام دي نو پدې طريقه ترينه محروم پاتي شي لکه ډير مشرکان او بدعتيان د دنيا ښه ښه شيانو نه پرهيز كوي او دا وائي: چه ما ته پير صاحب ويلي دي چه دينه به ځان ساتي لکه ډير ملنګان او منجوران ښه جامي نه اغوندي دا هم د الله تعالى عذاب دے په دوي او کله د ګناه په وجه د يو حلال شي د علم نه الله تعالى ئي محروم كړي لكه ډير مقلدين او مذهبي تعصب والا د دین اسلام د ډیر سهولتونو او مزیدارو احکامو نه جاهلان دي او عمل نه ئي محروم دي په وجه د ګناه د تقلید باندې او مثال ئي داسې شي لکه یو انسان وګے او تڪے وي او خواته طعام او شکاك وي ليكن ديته پدې علم نه وي په حديث كې راځي نبي كريم ﷺ فرمائي:

"وَإِنَّ العَبُدَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ بِالذَّنْبِ يُصِيبُهُ" (١) "يقيناً بنده خامخا محروميږي د رزق نه د ګناه په وجه چې دهٔ ته ورسيږي"۔

لکه ډير جاهلان په سفر کې قصر نه کوي او جمع بين الصلاتين سره د حرج نه نهٔ كوي ، دارنكه بعضي كسان د اسلامي بعضي نور سهولتونو نه محروم دے او ځان نهٔ خبروي او علم پرې هم نه لري دا هم پدې عناديانو د الله تعالى عذاب دے ، دارنكه قران او حديث طيبات دي او مقلدين د دينه محروم دي او وائي: چه د مقلد کار قرآن او سنت سره نشته دهٔ له كافي دي قول د مجتهد خپل ﴾ إلا تول عمر ئي پديكي تير شي امام صاحب داسي فرمائي او صاحبين دا وائي ، او اهل حديث هغوي د هدايت سر چشمه ته ځان رسولی دے او دا مزیدارې خبرې کوي قال الله تعالى او قال رسول ﷺــ

<sup>(</sup>١) رَوَاهُ أَخْمَدُ ٢٢٤١٣ بإسناد ضعيف، والحتاكِمُ فِي "مُسْتَذْرَكِهِ": ١/ ٧٠٠-

**فائله**: د اسلام ډير احکام داسې دي چې هغوي کې انسان دپاره الله تعالى سهولت راليږلي دي ليكن ضديان او عناديان خلق ترينه محروم دےـ

تنبيه: مختلف فسادات چې راځي دا په نافرماني د الله تعالى لکه دولتونه خرابیدل، دارنکه قحط ، سوکړه ، او سیلابونه راتلل او زلزلې، خانه جنګي شروع کیدل الله تعالی فرمائي: ﴿ ظُهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾ الروم:٤١

"ښکاره شوي دي فساد په اوچه او لمده کې په سبب د هغه څه چه کړي وي لاسونو د خلقو"ـ

لنډه دا ده: چه اجتماعي عذابونه او انفرادي هلاکتونه دا دَ كناهونو عقوبات دي، الله تعالى دې مونږ ته عافيت راكړي\_

### د کناه په وجه د علم نه محرومېدل

ځکه علم د دين الهي نور دے او ګناه ظلمت دے او دا دواره ضدين دي نه جمع كيري امام شافعي رحمه الله فرمائي:



شَكُوْتُ إِلَى وَكِيعٍ سُوءَ حِفْظِي - فَأَرْشَدَنِي إِلَى تَرْكِ الْمَعَاصِي وَقَالَ اعْلَمْ بِأَنَّ الْعِلْمَ فَضْلُ وَفَضْلُ الله لَا يُؤْتَاهُ عَاصِي(١) "ما شكايت وكړو امام وكيع ته د خرابيدلو د حافظي زما ما ته رهنمائي اوکړه د ګناهونو پريښودلو ته \* او وې وئيل راته پدې ځان پوهه کړه علم د الله تعالى فضل دے او د الله تعالى فضل نه وركول كيږي ګناه والا ته"۔ په سورة المائده کې دَ يهودو دَ جرمونو عذابونه ذکر دي او په هغې کې يوه سزا دا ذکر ده چه دَ دوي نه هغه څه هير کړے شو هغه څه چه دوي لره پرے نصیحت ورکړے

ددې په فوائدو کې بعضي اهل علمو ليکلي دي چه دَ ګناه په وجه دَ انسان نه علم هيريږي ، او دَ بعضي سلفو نه دا نقل دي چه داسې کسان مونږ ته معلوم دي چه دَ ګناه په وجه ترينه علم هير شو\_

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي أو الداء والدواء ٥٢

# ديوې كناه كولوپه وجه انسان نه بله كناه صادريږي

لکه حیوانات چه بچې راوړي دغه شان ګناهونه هم بچي راوړي، يوه ګناه انسان راکاږي بلې ګناه ته او هغه بيا بلي ګناه ته او داسې يوه سلسله جوړه شي تردې چه انسان باندې احاطه اوکړي ، کله د يوې ګناه عذاب الله تعالى پدې طريقه وركوي چه بله ګناه كې ئي واقع كړي او پدې طريقه ګناه ئي عادت وګرځي او توبه کول ورته ډير ګران شي او بيا ئي شيطانان د انسانانو او پيريانو نه ده لره توبه ته نه پرېږدي او هر طرف نه راګير ئي کړي مثلاً: ډير خلق چرس وڅکي او بيا زنا اوکړي او بيا قتل اوکړي او داسې بيا روان وي په ګناهونو کې حديث کې راځي نبي عليه السلام فرمائي:



« فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ » ـ (١)

"دروغ انسان رسوي نورو ګناهونو ته"ـ او سلفو نه دا قول مشهور دے:

« إِنَّ مِنْ عُقُوبَةِ السَّيِّئَةِ السَّيِّئَةِ السَّيِّئَةَ بَعْدَهَا »\_ (٢)

"د ګناه سزا کله دا وي چه د هغه نه روسته بله ګناه وشي"\_

زمونږ شيخ محترم عبدالسلام الرستمي رحمه الله به فرمائيل: « المعصية تجرّ الى المعصية »\_

# دكناه په وجه انسان كې ناراستي او بې همتي راځي

د اعمالو صالحه د كولو نه او سست شي د عبادتونو نه او ښه اعمالو ته جذبات په انسان کې نه راځي او د ګناه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب باب قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينِ آمنُوا اتَّقُوا الله وكُونُوا مع الصادقين﴾ ١٠ / ٥٠٧ ومسلم في البر والصلة باب قبح الكذب وحسن الصدق برقم (٢٦٠٧) ٤ / ٢٠١٣، والمصنف في شرح السنة: ١٣ / ١٥٢-(٢) الجواب الكافي ٥٥۔

اراده په کې مضبوطه شي او توبه نه کوي د ګناه نه۔ مثلاً: كوم كسان چه سندري او موسيقي اوري هغه مانځه کې ډير سست وي دارنځه نورو اعمالو کې هم ناراسته وي لكه طالوت ، كومو ملكرو چه كناه اوكړه او هغه اوبه ئي وڅکلې چه دوي ترينه منعه شوي وو بيا ئي همت کم شو د جهاد په کولو په هر دورکې منافقان په جهاد او مانځه کې سست وي نو د ګناه د نفاق په وجه۔ مطلب دا دے: چه د مؤمن قوت د هغه په زړه کې وي او چې ګناه وکړي د زړه قوت ئي خراب شي او اصلی او حقیقي قوت د زړه قوت دے۔

او دا معنیٰ آثارو کې هم راغلے ده چه ګناه دپاره يو اثر دادے چه بدن کې کمزوري پيدا کوي۔

د ګناه په وجه د انسان اشنائي راشي د الله تعالی د نافرمانئ سره، او زړه نه ئي د ګناه بدوالے او د ګناه نه نفرت ختم شي او ګناه ئي عادت وګرځي او که خلق هر



څه وائي: پروا نه لري او نه د ګناه نه منعه کیږي او په ګناه کې ورته لذت ښکاري او کله کله په ګناه فخر هم كوي او داسې كسان الله تعالى نه معاف كوي ديته مجاهرين وائي: يعني ښكاره كناه كونكي (١)

کله چه يو انسان هميشه ګناه کوي تر دې چه بيا ورته معمولي خبره ښکاري او د ګناه هغه شان او لوي والي د زړه نه لري شي او دا علامه د هلاکت ده لکه ډير سياسيان دروغ او ټکي کوي او نفاق کوي تصويرونه وباسي او بيا وائي: دا دومره لويه خبره خو نده او داسې نور خلق هم شته چه زړونه ئي تور شوي وي او ګناه ورته گناه نه ښکاري او يا لکه بعضي بدعتيان لوئ لوئ بدعات كوي او بيا وائي چه دا څه لوي خبره نده۔

كله ورته كبيره كناه صغيره ښكاري او كله وائى: دا سياست او يا مصلحت او يا وائي: زمونږ كمزوري ده دا

<sup>(</sup>۱) كما في صحيح البخاري رقم الحديث٦٠٦٩-

بي ځايه بهانې دي ، په صحيح البخاري كې اثر عبد الله بن مسعود لَيُنظِينُهُ ذكر دے۔

﴿ إِنَّ الْمُؤْمِنَ يَرَي ذُنُوبَهُ كَأَنَّهُ فِي أَصْلِ جَبَلٍ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ ، وَإِنَّ الْفَاجِرَ يَرَي ذُنُوبَهُ كَذُبَابٍ وَقَعَ عَلَى أَنْفِهِ، فَقَالَ بِهِ هَكَذَا فَطَارَ»(١)

"بيشكه مؤمن ته خپله گناه داسې ښكاري لكه د غر لاندې وي او خوف لري چه راغورځيږي راباندې او فاجر انسان ته خپله ګناه داسې ښکاري لکه مچ چه د دې په پوزه واوړي"۔

### دگناه عذاب دنياكې عام وي

د انسان د ګناه په وجه هلاکت په عامو حیواناتو راځي او هغه ټول په دغه انسان لعنت واي د کوم انسان د ګناه په وجه چه دوي باندې هلاكت راغے لكه څرنېه چه هغه عالم ته دعاء كوي چه انسانانو ته تعليم د خير وركوي-

<sup>(</sup>۱) رواه احمد ۳۶۲۷ - ۲۲۲۹



امام مجاهد رحمه الله فرمائي: چارپايان او جاندار په كناهكارو لعنت وائي چه كله سوكړه شي او باران بند شي او دا وائي: چه دا حالت په مونږ باندې د ګناه د بني ادم په وجه دي۔

ابو هريره تَخْطُلُهُ فرمائي: مرغان په جالوکې د ظالمانو په وجه هلاك كيږي ـ (١)

## دگناه په وجه ذليل کيدل

ګناهونه سبب دے د ذلت او شرمندګي لکه څرنکه چه د الله تعالی په طاعت کې عزت دے نو دارنکه نافرماني كې ئي بي عزتي ده او ذلت دے الله تعالى فرمائي: ﴿ وَمَن يُمِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكَرِّمٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَفَعَلُ مَا

يشاء كل الحج: ١٨

" او چا لره چه الله سپک کړي نو نشته هغهٔ لره څوک

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي ٨٣-

عزت وركونكي". وقال تعالى:

﴿ مَنَ كَانَ يُرِيدُ الْحِزَّةَ فَلِلَّهِ الْحِزَّةُ جَبِيعًا ﴾ (١) " څوك چه غواړي عزت نو ټول عزت د الله تعالى سره دے"۔

او بعضو سلفو به دا دعاء كوله: «اللُّهُمَّ أَعِنِّي بِطَاعَتِكَ وَلَا تُذِلِّنِي بِمَعصِيَتِكَ ».

" اے اللہ تعالى ! ستا په طاعت مي عزتمند كړه او ستا په نافرماني مي ذليل نه كړي" ـ

او پدې معنی کې د شیخ الاسلام عبد الله بن مبارك رحمه الله څهٔ اشعار ویلی دي:

رَأَيْتُ الذُّنُوبَ تُمِيتُ الْقُلُوبَ - وَقَدْ يُورِثُ الذُّلَ إِدْمِانُهَا۔ وَتَرْكُ الذُّنُوبِ حَيَاةُ الْقُلُوبِ - وَخَيْرٌ لِنَفْسِكَ عِصْيَانُهَا۔



"ما وليدل چه گناهونه زړونه وژني او هميش والي كول په گناه ذليل كوي انسان لره \* پرېښودل د گناهونو ژوند د زړونو دے او خير د نفس په ترک د گناهونو كې دے" دارنكه نفاق سبب د ذلت دے ، ترك الجهاد سبب د ذلت دے ، د سنت او احاديثو مخالفت سبب د ذلت دے ، د سنت او احاديثو مخالفت سبب د ذلت دے ، بدعت او افتراء كول په الله او د هغه په رسولانو سبب د ذلت د د ذلت دے ، الله تعالى مونږ ته د دنيا او د آخرت د ذلت او رسوائى نه امان راكړي۔

## كناه دانسان عقل فاسدوي

او انسان بي عقله كوي او انسان لره بې وقوفه كوي ځكه عقل بدن كې يو نور او چراغ دے او ګناه ظلمت دے او تياره ده او كله چه انسان ګناه كوي عقل ترينه غائب شي ځكه چه څوك عقل لري څرنكه به ګناه اوكړي چه الله تعالى ديته ګوري او ملائك پدې مقرد دي او دا د الله تعالى په قبضه كې دے او جهنم حق دے

او په ګناه ډير خير د لاس نه ځي او د دې ټولو خبرو باوجود کناه کوي دا دليل دے چه دينه عقل تلے دے۔ دكناه په وجه په زړه مهرلګيدل

د ګناه په وجه زړه باندې مهر ولکي او زړه بند شي او خير ورته نه داخليږي او غافله وګرځي او يو بل پسې ډير والے د ګناه دا سبب دے د ړوند والي د زړه او دارنکه زړه باندې زنګ راشي او هغه خپل کار ترينه نه اخستل كيږي لكه اوسپنه چه زنګ شي او فائده ترينه نه اغستلے کیری نو دلته هم زړه ته ده خیر لارې بندې شي او زړه ئي نسکور شي د ګناه په وجه-

# دكناه په وجه دانسان غيرت ختم اويا كمشي

غيرت اسلامي د مؤمنانو بهترين صفت دے او پدې غیرت سَره د انسان ژوند وي او صلاحیت هم پدې وي لکه د بدن حرارت دا هم سبب د ژوند د بدن دے او غیرت په وجه د انسان نه بد صفات او خبيث كارونه داسې لري



کیږي لکه د اهنګر (لوهار) بنځ چه اوسپنې نه خیرې څنګه لري کوي څومره چه انسان غیرتي وي دومره عزتمند وي او غيرت او رحم او عدل او احسان د انسان بنيادي د كمال صفات دي الله سبحانه وتعالى غيور ذات دے او غیرتیان د الله تعالی خوښ وي او ګناهونه د انسان د زړه نه غیرت ختمه وي او کله د ګناه په وجه انسان دومره بي غيرته شي چه قبيح كارونه ورته قبيح نه ښكاري بيا نه په ځان غيرت كوي اونه په بل چا بلكه فحاشي او بد کارونه ورته خه ښکاري او کله خبره داسې اندازي ته ورسیږي چه انسان د ګناه په وجه دیوث وګرځي۔ او حدیث کې راځي ديوث به جنت ته نشي داخليدلے۔

دین نوم د غیرت دے او بی غیرته انسان د الله تعالی نه وی خوښ کله چه انسان کې تقوی او غیرت وی نو بیا ګناه نه نفرت کوی او بی غیرتی زړه او اندامونه وژنی او بیا دفاع نشی کولے چه د ګناه مخه ونیسی د غیرت مثال

په شان د ښکر د حيوان دے او کله چه ښکر حيوان کې باقي وي نو د ځان نه او بچونه پدې دفاع کوي او چه ښکر ئي نه وي نو د دشمنانو ديکې طمع پيدا شي او د غيرت دپاره قاتل ګناهونه دي۔

#### كناه انسان لره بي حيا كوي

او حياء د زړه ژوند دے او حيا سبب د هر خير دے د حياء تلل د هر خير تلل دي او په حديث د بخاري کې راځي نبي عليه الصلاة و السلام فرمائي: "إِذَا لَمْ تَسْتَحْيِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ» (۱)

"چه حياء نه كوي بيا كوه چه څه دي خوښه وي"او دا ايماني صفت د ګناه په وجه كميږي او يا ختميږي
او كله يو انسان د ګناه په وجه دومره بي حياء شي چه
خلق ورته بد وائي او د دې پرې څه پرواه نه وي ځكه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٤٨٤ كتاب احاديث الانبياء.

چه حياء ژوند د زړه دے او چه ګناهونو يو زړه وژلي وي نو مړے پدې خبرو نه پوهيږي او داسې بي حياء او بي غيرته نه كوم أميد دے چه دا به توبه اوكړي- څوك چه خپل رب نه حياء كوي هغه كناه نه ځان ساتي اوكه ترينه صادر شي بيا سمدس الله تعالى ته توبه اوباسي-

# د گناه په وجه انسان کله د ايماني دائرې نه خارجشي

او که خارج نشي نو ايمان ئي نقصاني شي او د هغه ثوابونو نه محروم شي چه کوم د ايمان والاو سره د ايمان په صله کې الله سبحانه وتعالی ورکړي دي-

په قران او سنت کې د ايمان ډير فوائد او ثمرات ذکر شوي دي او د ګناهونو مختلف درجات دي او دَ ايمان په هره درجه اثر كوي او خرابوي ئي-

# د کناهونو په وجه انسان د احسان د درجې نه محرومېږي

مؤمنان په مختلفو درجاتو کې دي په سبب د زيادت او كم والي د ايمان سره او درجه د احسان يو خاصه درجه ده چه د هغې ذكر په حديث د جبريل عليه السلام کې دے او معنی ئي دا ذكر شوې ده چه د الله سبحانه وتعالى عبادت كول په داسې طريقه چه ګويا کې ته الله سبحانه وتعالى وتعالى ويني او كه دومره نشي نو الله سبحانه وتعالى خو تا ويني او څوك چه دا يقين لري چه زما رب په هر حال تا ويني او څوك چه دا يقين لري چه زما رب په هر حال كې ما ويني زما هيڅ كار د هغه نه غائب او پناه ندے نو هغه بيا دګناه نه ځان ساتي۔

### په انسان باندې د ڪناه بداثر

په انسان د ګناه بد اثر دا وي چه دغه انسان لره الله سبحانه وتعالى پرېږدي او هيرئي کړي او دا خبره ذکر شوې ده په سورت الحشر ۱۹ کې او کله بيا داسې حد ته

دغه انسان ورسيږي چه د خپل ځان نه غافله او بي پروا شي او پدې پروا نه لري چه دا کار د دې هلاکت دے او که مصلحت دے پدې خبره سوچ کوه الله سبحانه وتعالى به دې فهم نصيب كړي يعني بعض كسانو ځان ته پام نشته او دا عذاب پدوي د ګناه په وجه راغلي ووړ

# كناهونه په زړه كې د الله سبحانه وتعالى عظمت كمزورى كوي

که د دې خوښه وي او که نه وي ليکن ګناه به دا اثر كوي په چاكې چه د خپل رب العالمين د وقار عقيده وي هغه د الله سبحانه وتعالى په نافرمانئ جرأت نه كوي هغه څوك د الله تعالى قدر نه كوي چه د هغه خلاف کوي او څوك چه د خپل زړه نه د الله سبحانه وتعالى تعظيم لري كړي هغه لره الله سبحانه وتعالى په معاشره کې سپك وګرځوي\_

# دگناه په وجه دالله تعالیٰ سره د زړه تعلق کمزوری کېږي

په زندگئ کې د زړونو يو قسم سير او رفتار دے خپل رب ته او پديكې لوي ركاوټ د انسان كناه ده ځكه كناهونه زړه مريض كوي او مريضان مزل نشي كولي كناهونه د زړه ايماني زور او قوت خرابوي د كناه په وجه زړه يا مړ شي يا مريض شي يا كمزورك شي او كناهونه په مختلفو درجاتو دي او هغه شان بيا د هغوي اثر دكد د كناهه نه مه محه د انسان مه زده كې د گهاه

#### د ڪناهونو په وجه دانسان په زړه کې رغباو هيبت پيدا کيږي

د الله سبحانه وتعالى طاعت حصن حصين دے د انسان دپاره او گناه والا د خپل گناه په وجه هر طرف نه خطر لري ځکه گناهونه سبب د پرېشانئ او خوف او هيبت او ذلت دي او په تقوى سره امان راځي د ټولو مشکلاتو نه۔

# كناهونه دزره صحت او استقامت خرابوي اود كناه والازره مريض وي

او ګناهونه د زړه په صحت داسې اثر لري لکه مرضون چه بدن باندې څرنکه اثر لري په دنيا کې برباد او هلاك شوي زړونه د الله سبحانه وتعالى د نافرمانو زړونه دي او هغه زړونه په سکون کې مالا مال دي چه هغوي کې ايمان وي د الله سبحانه وتعالى معرفت او د الله سبحانه وتعالى محبت او إنابت او خوف او رجاء او نور ايماني صفات په کې موجود وي نو هغه د سکون نه ډک وي۔ او دينه لوي عذاب به نور څه وي چه د انسان زړه په غم او پرېشاني او تنګې زندګئ کې وي او دا حالات په زړه باندې د ګناهونو په وجه راځي ځکه چه د زړونو سکون د الله سبحانه وتعالى په طاعت او عبادت باندې وي-

# د گناه په وجه دزړه بصيرت ختميدل

د ګناهونو په وجه د انسان بصیرت او د زړه نور

ختميږي او په زړه باندې د علم نافع او د هدايت لاري ېندي شي او کله د ګناهونو د ډيروالي په وجه زړه باندې توره شپه راشي او هر څه پرې پټ شي کله هلاکت ته ورسيږي او ديته پرې علم نه وي او پشان د ړوند شي ښه او بد نه پيجني۔

او دا ظلمت د زړه نه کله سرايت اوکړي او په اندامونو ظاهرشي نو هغه بدرنكه او بد شكله ښكاري او كه توبه ونڪري نو دا په قبر او اخرت کې هم په تورتم کې وي۔ غمونه اوپريشانيانې

دَ گناه په وجه انسان باندے پریشانی او غمونه راځی ، الله سبحانه وتعالى فرمائي:

﴿ وَمَنَ أَعْرَضَ عَن ذِكَرِى فَإِنَّ لَهُ,مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾

"ځوک چه اعراض اوکړي زما دَ ذکر نه بې شکه ددهٔ

دپاره به تنګه زندګي وي "-

او خوشحالي او سكون په اسلام او ايمان كې ده ، مونځ او تهجدو كې ده ، په ذكر او تلاوت كې ده ، جهاد او په نورو اعمالو صالحوو كې ده۔

# د ڪناه په وجه انسان د شهوتونو په جبل ڪې زنداني شي

داسې کس هميشه په ګرفت د شيطان کې وي دا نهايت بد حاله ژوند دے چه انسان د ظالم دشمن په جيل کې وي کوم زړه چه د ګناه په وجه د شيطان جيل قبضه کې وي په هغه باندې هر طرف نه أفات راځي او د زړه مثال د مرغئ دے چه څومره مرغئ اوچت پرواز کوي هغه هومره محفوظه وي او څومره چه ښکته شي دومره د هلاکت خطر لري اوګیریږي دارنکه زړه چه څومره اوچت فکر لري او ښه خواطر لري دومره د شيطان <sup>نه</sup> خلاص وي او څومره چه ګناه کې واقع کیږي دومره ور<sup>ته</sup>

د كناه په وجه انسان پوري بد نومونه او صفتونه ولكي او بيا په هغه بدو نومونو او اوصافو سره ياديږي او دا ذلت او شرمندكي ده د كناه په وجه ديته فاسق او فاجر او زاني او مفسد او بدعتي او كاذب او مخادع ويلے كيږي او د هغه صفاتو نه لاس وينځي او محروم شي چه كوم د ايمان او تقوي په وجه ديته نصيب وو لكه متقي ، محسن، الطيب ، الاواب المصلح المنيب او دا ټول دينه لري شي په وجه د كناه سره۔

### دكناه اثردانسان په عقل باندې هم وي

په ګناه سره انسان بي عقله او يا كم عقله ګرځي دوه كسان به وي په دوي كي به د تقوي والا عقل زيات وي



او سوچ به ئي برابروي ځکه هر څه د الله سبحانه وتعالی په قبضه کې دي۔ لهذا عقل د الله سبحانه وتعالى ورکره ده او په کناه سره دا فاسد شي او دا عجيبه عذاب دے د ګناهونو په عذابونو کې-

# دكناه په وجه دالله تعالى سره تعلق ختم شي

د ګناه په وجه د انسان تعلق د خپل رب سره خراب شي او په انسان باندې د خير اسباب او لاري بندي شي او کله د ګناه په کولو سره الله تعالى ترينه اعراض اوکړي نو شيطان پرې مسلط شي۔

#### دَ گناه په وجه بي برکتي

بركت وركونكے اللہ سبحانہ وتعالى دے او د بركت معني ده په يو شي کې د خير اثار ډير کيدل دارنڪه بقاء او پائداره کیدل دا برکت دے او لکه څرنچه چه د تقوي په وجه (يعني ګناه نه ځان ساتل) سبب د برکاتو دے دارنکه گناه چه (ضد د تقوی ده) سبب د زوال د

برکتونو دے د خبرې مطلب دا دے چه د ګناه په وجه د انسان د عمر او علم او رزق او عمل وغيره نه بركت لري شي او بد عمل انسان ېې برکته کوي د ځمکې برکات چه ختميږي دا هم د انسانانو د ګناهونو په وجه الله سبحانه وتعالى فرمائي:

﴿ وَلُوَ أَنَّ أَهَلَ ٱلْقُرَىٰ عَامَنُوا وَاتَّقَوَا لَفَنَحَنَا عَلَيْهِم بَرُكُنتِ مِّنَ ٱلسَّكُمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الأعراف: ١٦

"که دې کلو والاو ايمان راوړے وے او تقوي ئي کړې وے مونږ به پدوي پرانستي وے برکتونه د اسمان او

يعني هر کله چه ايمان او تقوي په دوي کې نه وه او ګناهونه ئي کول نو دوي د برکتونو نه محروم شو او دا خبره يو حديث کې هم ذکر ده هغه دا چه نبي کريم ﷺ فرمائي:

«وَإِنَّ العَبْدَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ بالذَّنْبِ يُصِيبُهُ » (١) "بنده محروم ګرځي د ګناه په وجه د رزق نه"-او په يو بل حديث كې راځي نبي كريم ﷺ فرمائي: «فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُنَالُ مَا عِنْدَهُ إِلَّا بِطَاعَتِهِ » (٢)

"يعنى الله تعالى سره چه څه دي خزاني او نعمتونه او بركات دا نه حاصليږي مګر د الله سبحانه وتعالى په طاعت سره"-

او په حديث قدسي كې راځي الله تعالى فرمائي: «أنا الله، إذا رضيتُ باركتُ، وليس لبركتي منتهي وإذا غضبتُ لعنتُ، ولعنتي تدرك السابع من الولد) (٣) " زه الله تعالى يم كله چه زه راضي شم نو بركت وركرم هغه چاته چه زه ترينه راضي يم او زما د بركت څه انتهاء

<sup>(</sup>١) رَوَاهُ أَخْمَدُ ٢٢٤١٣ بإسناد ضعيف، والحاكِمُ فِي "مُسْتَدْرَكِهِ" (١/ ٦٧٠)-

<sup>(</sup>٢) مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار ٢٩١٤-

<sup>(</sup>٣) الداء والدواء.

نشته دے او کله چه غصه شم لعنت ولیږم او زما لعنت کله د انسان اوم پشت پوري چليږي"۔

لهذا د هر څه نه د ګناه په وجه سره برکات لري کیږي لکه مخکې د هغه وجهه بيان شوه او يوه بله وجهه ئي دا هم ده چه ګناه په وجه د شيطان مداخلت شروع کيږي او په کوم شي کې چه شيطان مداخلت اوکړي او شريك شي نو د هغه نه برکات لري شي۔

### دَ كناه په وجه ذليل كيدل

او سبب د ذلت ګناهونه او بدعات دي لکه الله سبحانه وتعالى فرمائي:

﴿ وَضُرِبَتَ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسَكَّنَةُ ﴾ (١)

"نو دا ذلت په يهودو باندې په وجه د ګناه راغلے وو" ـ ډير بادشاهان دَ ګناه په وجه ذليل شي ، او ډير غلامان

<sup>(</sup>١) [البقرة: ٦١]

دَ تقويٰ په وجه دَ آسمان ستوري او دَ سرتاجونه شي همدغه شان په حديث د "مسند احمد" کې راځي مقرر دے ذلت په هغه چا چه مخالفت کوي د امر د نبي کريم عَلَيْكَ نه ـ

#### د گناه په وجه دَ دشمنا نوغالب کیدل

او زړه ور شي او لاس ئي پرې برشي او دشمنانو ته چه د ګناه په وجه موقع ملاویږي د هغه مختلف صورتونه دي يو دا چه انسان باندې شيطان چه دا (عظيم دشمن دے) دا غالب شي په وسوسه اچولو او په ګمراه کولو سره او په يرولو سره او دارنکه د انسان نه مصلحتونه هير کړي او دارنځه د ګناهونو په کولو سره تيز کړي او د کناه په وجه د انسان رعب داب او هيبت ختم شي نو <sup>د</sup> انسان خپل اهل او خادمان او چارپایان نا فرمانی <sup>او</sup> ورانے شروع کړي۔

شيخ الاسلام ابن القيم رحمه الله ويلي دي په " الجواب

الكافي "كې چه بعضي سلفو نه نقل دي چه زه كله د الله سبحانه وتعالى نافرماني وكړم نو زه د ګناه سزا د خپل څاروؤ وغيره په خوي او عادت کې وينم چه هغوي زما نا فرماني شروع کړي او ورانے کوي ـ

### دَ حكمرا نا نوظلمونه

دارنګه کله د ګناه عذاب په دي رنګ کې وي چه حاكمان انسان ته مختلف عذابونه وركړي او وجهه ئي دا ده چه تقوي او د الله رب العالمين طاعت د انسان دپاره د حفاظت مضبوطه قلعه او امن دي\_

او كله چه دې قلعه نه خارج شي نو هر طرف نه ورته خطره رامتوجهه شي د دشمنانو نه او قطاع الطريق نه او نورو افتونه نه لکه څرنکه چه صدقات استغفار صله رحمي امر بالمعروف او نهي عن المنكر مونځونه او باقي عبادات سبب د حفاظت د انسان دي د عذابونونه او افاتو نه نو دارنکه ګناه سبب د هلاکت دے۔

### اوبل ضرر د گناه دا دے چه په انسان باندې خپل نفس غالب شي

او جرأت مند شي او ګناهونو ته ئي راکاږي او که دا انسان د خير اراده اوکړي دا نفس ئي نافرمانی کوي او مخالفت ئي کوي او نه ئي پرېږدي خير کارته۔

خلاصه: دا چه څومره يو بنده په ګناهونو جرأت مند کيږي نو دومره پدې هلاکتونه غالبيږي او دا حالات پرې الله سبحانه وتعالى راوستلي وي د ګناه په وجه او څوك ئي د الله سبحانه وتعالى نه نشي بچ كولى ځكه قانون دا دے چه عذابونه هم الله سبحانه وتعالى راولي او بچ كونكي هم الله سبحانه وتعالى دے لكه حديث او بچ كونكي هم الله سبحانه وتعالى دے لكه حديث كې راځي «لَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إلَيكَ» د نشته دے ځائي د نجات ستا نه مګر ته ئى"

هر كله چه دا انسان د الله سبحانه وتعالى نه باغي شو نو الله سبحانه وتعالى ئي پدې مخلوقاتو وهي او ټكوي تردي چه توبه وباسي او تقوى اختيار كړي او انشاءالله تعالي که عمر اوګد شو په دې يو کتاب ليکو چه انسان د مصائبو او افتونو نه به څنګه بچ کیږي ـ

فائده: په اعمال صالحو او په تقوي د مصائبو مقابله پدې طريقه كيږي لكه يو انسان باندې بيماري حمله اوکړي ليكن د انسان بدني قوتونه د هغه دفاع اوكړي او د ځان نه وتنبوي څومره چه انسان کې ایمان او تقوي زياته وي دومره به دا د الله سبحانه وتعالى په حفاظت كې وي د هلاکتونونه۔

#### دهلاكتونواوعذابونونه دبچاواسباب

الله سبحانه وتعالى په دنياكې د مقاصدو حاصلولو دپاره اسباب پيدا کړي دي ، او بعضي د اسبابو نه هغه اسباب دي چه انسان پرې دعذابونو نه بچ کيږي او که په انسان باندې څه مشکلات راشي په دي عبادتونو به ترينه خلاصيږي دا جمع كيږي-

۱ - اول سبب دعاء ده۔

حديث كي راجي: « لَا يَرُدُّ الْقَدَرَ إِلَّا الدُّعَاءُ »(١)

" تقدير نشي واپس كولے مكر دعا"

دارنكه حديث كي دي: «الدُّعَاءُ يَنْفَعُ مِمَّا نَزَلَ وَمِمَّا لَهُ

"دعا فائده وركوي په هغه څه كې چه راغلي وي او هغه څه کي چه ندي راغلي"۔

۲-شکر:

په شکر سره انسان د نعمت د زوال نه بچ کیږي او شته نعمتونه نور هم زياتيري الله سبحانه وتعالى فرمائي:

﴿ لَإِن شَكَرَتُمْ لَأَزِيدُنَّكُمْ ﴾ (٣)

"كه تاسو شكر ادا كړو خامخا زه به زيات كړم تاسولره"-

<sup>(</sup>۱) احمد ۲۲۶۱۳

<sup>(</sup>٢) رواه احمد ٢٢٠٤٤ الاوسط ١٦٥٠- متدرك الحاكم ١٦٩-

<sup>(</sup>٣) [إبراهيم: ٧]

٣- التقوئ:

يعنى د ګناه نه پرهيز کول پدې انسان بچ کيږي د غمونو او مصائبو نه او دا خبره پدې لاندي نصوصو کې وګوري الله تعالی فرمائي:

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُوْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١)

" د الله سبحانه وتعالى نه اويريږي دي دپاره چه په تاسو رحم او كړي شي " الله تعالى فرمائي:

﴿ فَمَنِ ٱتَّقَىٰ وَأَصَلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (")
"چا چه تقوی اختیار کړه او اصلاح د عمل ئي اوکړه
نو نه به وي یره په دوي باندې او نه به غمژن وي "الله تعالیٰ فرمائي:

<sup>(</sup>١) [الحجرات: ١٠]

<sup>(</sup>٢) [الأعراف: ٣٥]

﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِالْحَسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسِرُهُ, لِلْيُسْرَىٰ۞﴾ (١)

''چا چې ورکړه کوله او تقوی ئي کوله \* او تصديق د جنت ئي اوکړو\* مونږ به ورته اسانئ طرف ته لار اسانه کړو''۔

﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَلَ لَّهُ, مَخْرَجًا ﴾ (٢)

" او هغه څوك چه د الله تعالى نه اويريدو نو اوبه ګرځوي دې لره ځائي د وتلو" ٤ ـ التزود باالطاعات وترك المحرمات.

اعمال صالحه توخه كول

يعني عبادتونه ډيرول او حرام پرېښودل پدې سره امن حاصليږي خصوصاً په عباداتو کې اذکار او دعاګانې ډير

<sup>(</sup>١) [الليل: ٦]

<sup>(</sup>٢) [الطلاق: ٢]

كوي په حديث كې راځي نبي عليه السلام فرمائي: «يَا غُلَامُ احْفَظِ الله يَحْفَظَكَ »(١)

"ته دا الله سبحانه وتعالىٰ د حكمونو حفاظت كوي او نواهيو نه ځان ساته الله سبحانه وتعالى به ستا حفاظت

د الله سبحانه وتعالى د حفاظت يوه عجيبه قصه سفينة (مولى د رسول الله ﷺ) د سفر په حالت ئي کشتئ ماته شوه او لاړ د يوې جزيري ته هغه زمري وليدو او دينه مخكې روان شو او لاره ئي ورته وښودله چه کله لاري ته ورسيده نو اوازونه د هم هم کول يعني په شان د رخصت کونڪي او بير ته واپس لاړو۔ (۲) سلفو ويلى: «من اتقى الله حفظ نفسه ومن ضيعه تقواه فقد ضيع نفسه والله غنيٌ عنه"-

<sup>(</sup>۱) مسند احمد ۲۲۲۹ - ۲۲۷۳ - ۲۸۰۳

<sup>(</sup>٢) سير الاعلام البلاء ٣ ص ١٧٣- مجمع الزوائد ٩ ص٣٦٦-

" څوك چه تقوى كوي نو ځان ئي محفوظ كړو د افاتو نه او څوك چه تقوى ضائع كړي نو ځان ئي ضائع كړه "\_ ه ـ د الله سبحانه وتعالى د اولياؤ نه ځان ساتل د هغوي ايذاء او تڪليف كولو نه ځان لرې ساتل او دا معنی يو حديث کې ذکر ده۔(١)

او څوك چه د الله سبحانه وتعالى اولياءُنه وى مثلا: مجاهدين، حق پرست عالمان، او نور صالحين په تڪليف کې اچوي الله سبحانه وتعالى به پرې افات او هلاكتونه راولي ـ کلہ چہ حجاج سعید بن جبیر قتل کرو ہغہ دعاء اوكړه چه يا الله زمانه روسته ئي په بل چا مه مسلط كوه نو حجاج ته مرض په ګیډه کې ولږیدو او پنځلس ورځي روسته مړ شو او دا چغې به ئي وهلې (مالي ولسعيد بن جبير) او دا به ئي ويل چه زه د خوب اراده وکړم نو سعيد

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری جه ص ۲۳۸۱۔

ما د خپې نه نيسي۔<sup>(۱)</sup>

بل سبب د مصائبو نه د حفاظت لپاره هغه دا دي: چه کله چه يو مبتليٰ انسان ويني نو دا مسنون دعاء وايه « الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي عَافَانِي مِمَّا ابْتَلَاكَ بِهِ، وَفَضَّلَنِي عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنُ خَلَقَ تَفْضِيلًا» (٢)

او په حديث کې راځي چا چه دا دعاء وويله الله تعالى به ټول عمر دغه مصيبت نه وساتي۔

ځان ساتل د قطع د صله رحمي نه او د ظلم نه په حديث كې راځي: «مَا مِنُ ذَنْبٍ أَجُدَرُ أَنْ يُعَجِّلَ الله لِصَاحِبِهِ الْعُقُوبَةَ ـ مِنَ الْبَغِي، وَقَطِيعَةِ الرَّحِمِ ٣)

" نشته يو ګناه زر عذاب راوستونكے د قطع د صله رحمي او ظلم نه "-

او شيخ الاسلام رحمه الله ويلي دي: «ان الله يُقيم الدولة

<sup>(</sup>١) حلية الاولياء لابي نعيم الاصبهاني ٤ ص٢٩٤-

<sup>(</sup>٢) الترمذي٣٤٣١ ابن ماجه ٣٨٩٢ الطبراني في الاوسط ٥ ص٣٨٣-

<sup>(</sup>٣) ابن ماجه ٤٢١١



العادلة وان كَانَت كَافِرَة وَلَا يُقيم الظالمة وان كَانَت مسلمة وَيُقَالَ الدُّنْيَا تدوم مَعَ الْعدُلِ» ـ (١)

**خلاصه**: دا ده هغه خلق دنيا كې ذر ذرتباه كيږي چه ظلم كوي او يا خپلوانو سره تعلق ئي ختم كړي وي او ظلم په وجه انسان ذر ځکه هلاك كيږي چه مظلومان ورته دعاء دشر كوي

حديث كې راځي: كه مظلوم كافر هم وي نو دعائي قبليږي(١) او يو بل حديث كم راځي نبي كريم ﷺ فرمائي: «ثَلَاثُ دَعَوَاتٍ مُسْتَجَابَاتُ، لَا شَكَ فِيهِنَّ: دَعْوَةُ الْمَظْلُومِ، وَدَعْوَةُ الْمُسَافِرِ، وَدَعْوَةُ الْوَالِدِ عَلَى وَلَدِهِ»(٣) " درے دعاگانې قبليږي دعا د مظلوم دعا د مسافر خيري دپلار خپل بچي لپاره "ر

<sup>(</sup>١) الاستقامة ٢- ٢٤٧

<sup>(</sup>۲) مسند احمد ج۲ ص ۳٦۷- مصنف ابن ابی شیبه ج ۲ ص ۶۸-

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد بن حنبل ٧٥١٠

#### امام زهري رحمه الله ويلي دي:

« ما بقي احد من قتلة الحسين الا عوقب في الدنيا »\_ " ندے يو تن د قاتلانو د حسين ﷺ نه مګر دنيا کې هغه ته سزا ملاو شوي ده "\_

او دا د هغوي د ظلم په وجه په حسين کنظه باندې۔ ۸ ـ صدقه كول او د خير خيګړي كارونه كول ځكه د خلقو سره خير خيګړه کول ډير ثوابونه لري يو په کې دا دے چه انسان د هلاکت د ځايونو نه او د ناکاره مرګ نه محفوظ كوي او احسانات د الله سبحانه وتعالى د بندګانو سره سبب د حُسن خاتمي دے حديث كې راځي نبي كريم ﷺ فرمائي: "وَإِنَّ صَنَائِعَ الْمَعْرُوفِ تَقِي مَصَارِعَ السَّوْءِ... الحديث"(١) "ښه کول د خلقو سره انسان بچ کوي د ناکاره مرګونو او بدو ځايونو د هلاکت نه"ـ

<sup>(</sup>١) المعجم الأوسط ٩٤٣ اخرجه الحاكم ج ١ ص ٢١٣ المعجم الكبير ج ١ ٢٦١ والاوسط ج ١ ٢٨٩-

آخري خبره د هلاکتونو نه او افاتو نه د حفاظت دپاره مسنون اذکار په پابندي ويل ضروري دے خصوصا د بیگا او صبا اذکار او نور هغه اذکار چه خاص زمان او مکان کې ويل احاديث صحيحه وو کې راغلي دي او هغه استعاذي ويل او يادول ضروري دي چه كوم باب الاستعاذه د حديثو كتابونوكې راغلي ځكه هغوي كې دعاء د امن او حفاظت د هر قسم شرونو او ضررنونه دي-دا خبره بیانیده چه د ګناه په کولو دشمنان په انسان باندې غالبِ شي او مسلط شي او جرأت مند شي ځکه ايمان او تقوي الله سبحانه وتعالى د بنده دپاره د حفاظت مضبوطه قلعه ګرځولي ده او چه څوك دينه بهر شي او ګناهونه شروع کړي نو هر طرف نه ديته خطري متوجهه شي او خاصكر د ګناه په وجه نفس په انسان باندې غالب شي او داسې نافرماني شروع کړي که ته دا نفس دعوت كړي اعمال صالحو ته نو خبره درله نه مني بلكه تا ګناه ته



روان کړي که ستا خوښه وي او که نه په تاريخ کې چه كوم قوم او يا يو كس د خپل رب نا فرماني كړي نو الله سبحانه وتعالى په دشمنانو وهلي او ټکولي دي۔

لکه د دې خبري بيان سورة بني اسرائل کې هم شته چه كله بني اسرائلو بغاوت اوكړو نو دشمنان پرې غالب شو او كورونه ته ورداخل شو او هر څه ئي ورته خراب كړل او داسې واقعات نور هم شته او دا موقع دشمن ته چه په لاس ورځي نو د ګناه د انسان په وجه سره په احدکې چه مشركان غالب شو داهم په يو كوتاهي د صحابه كرام رضي الله تعالى عنهم اوس هم چه مسلمانان په مختلفو ملکونو کې د کافرانو د لاس نه وهل خوري لکه عراق او افغانستان او فلسطین نو دا په وجه د اعمالو زمونږ اے الله تعالى هر ځائي كې مسلمانان غالب كړي او د ظلم د كافرانونه نجات وركړي او ته ئي ګناهونه معاف كړي-

# دمصيبتونواوتكليفونووختكي انسان بيمد ده او ناکام پاتې کیږي د خپل ګناه په وجه

يعني ګناهونه انسان سره خيانت کوي د نهايت احتياج او بې وسعي په وخت کې۔

مطلب دا دے چه ګناهونو په وجه د انسان زړه باندې زنگ راشي او خپل كار پريكدي هغه كارونه نشي كولے كوم چه هغه كلك كوي چه طاهر القلب وي او تقوي داره خلق وي ځان ئي د ګناه نه ساتلي وي او که څه ګناه تري صادره شوي وي نو توبه ئي ايستلي وي لکه څرنڪه چه دا ايمان او تقوي په وجه د مصائبو نه نجات حاصلئيري په ذکر او دعا انابت او تضرع سره الله سبحانه وتعالىٰ ته او دا ايمان صفات پڪاريږي د مصيبت په وخت کې او څوك چه ظالم وي او د الله سبحانه وتعالیٰ نافرمان وي د هغه زړه کې دا د نجات اوصاف نه وي او مثال ئي داسې دے لکه يو انسان

اسلحه لري ليڪن زنگ شوي وي چه کله دشمن حمله اوکړي نو دا وسله بيا د دې نه پكاريږي بلكه احتياج په وقت کې ده سره بي وفائي اوکړي۔

### دكناه په وجه خاتمه خرابيدل

او کله د يوي ګناه په وجه خاتمه د انسان خرابه شي دا سے ډیر واقعات شته چه بعض کسانو ته د زنکدن په وخت کې تلقين وشي چې کلمه اوايه نو هغه نشو کولے چه کلمه ووائي او دا د ګناه په وجه سره ، لهذا ګناهونو کې يو خطره دا ده چه خاتمه د انسان ناکاره وګرځوي او چه کله ئي زنڪدن وي نو گناه ورته په ژبه کيني او نشي کولي چه کلمه اووائي ، الله سبحانه وتعالىٰ دې زمونږ خاتمه په ايمان كړي او خاتمه اهمه مسئله ده دومره لوي غم دے چه د انسان ملا ماتوي-

### د ڪناه په وجه دانسان زړه ړنديږي

د ګناه په وجه په زړونو باندې ړوند والے راځي او کله

زره ړوند نشي ليکن بصيرت او ليدل ئي کم شي ځکه چه عقوبات او اثرات د ګناهونو په خپلو خپلو درجات کې دي او زړونه چه ړانده شي بيا حق نه ويني او د حق او باطل جدائي نشي كولي ځكه زړونه ښه صلاحيتونه لري ليكن پدې شرط چه تقوي په كې وي لكه د بدنونو قوتونه په مرضونو فاسديږي نودارنکه ګناهونه د زړه مرضونه دي دا د زړه صحت اوقوت خرابوي۔

**يوه اهمه نكته**: په دې ځان پوهول ډير لازم دي چه انسان كمال په دوه نقطو بناء دے يو دا چه حق وپيژني او دويم دا چه حق غوره كړي په باطل باندې او حق واخلي او باطل پرېږدي او د دې خبرې دپاره يو بل عبارت دا دے چه کمال د انسان په علم او عمل سره دي او چاکې چه قوي علم او عمل دواړه وي نو دينه د دين امام جوړيږي او د امامت او د دې کمال نه انسان محروم کيږي په ګناهونو سره۔

# كناه انسان دَخيل نفس نه غافل كوي

په ګناهونو کولو سره دانسان نه خپل ځان هير شي د خپل مصالحونه غافله او بې پرواه شي ځان ته ئي هيڅ سوچ نه وي چه زه څه كوم او څه نه كوم د تباهي اعمال كوي او پرواهي نه لري او خطره نه محسوس کوي او دا خبره د الله سبحانه وتعالى په کتاب کې ډير ځايونو کې ذکر ده يو د هغوي نه دا قول د الله سبحانه وتعالى دے فرمائي:

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾

"او تاسو مه كيږئ په شان د هغه خلقو چه الله سبحانه وتعالى ئي هير كړي او پرېښودي ئي وي نو الله سبحانه وتعالى دوي نه هير كړل د دوي نفسونه او دا فاسقان دي"ـ او د ځان هير کول دا دي چه انسان خپل مسؤليت

پرېږدي چه څه کول غواړي هغه نه کوي د خپل سعادت اسباب پرېږدي د خپل عيوبو اصلاح نه کوي اولوي لوي ګناهونه کوي او ځان ته ئي خيال نه وي او دا سوچ نه كوي چه زه دا څه كوم ېې پرواه او غافله شي د خپل خير او د كاميابئ كارونو نه او د هلاكت نه ځان نه ساتي ـ دگناه په وجه موجوده نعمتو نوبا ندې زوال راځي

موجوده او شته نعمتونه لري شي او راروان نعمتونه بند شي د ګناه په وجه د الله سبحانه وتعالى نعمتونو ساتل د الله تعالى په طاعت سره وي دارنڪه حاصلول د نعمتونو هم په طاعت د الله سبحانه وتعالى سره وي او بقاء د نعمتونو هم په تقوي سره وي او ګناهونه په نعمتونو زوال راولي ليکن د افسوس خبره دا ده چه دا حالات هر څوك ويني په خپل ځان او نورو خلقرکې چه حالات ئي خرا<sup>ب</sup> شو د ګناهونو په وجه او عبرت اخستونکي څوك نشته-

# دگناه په وجه دا نسان نه ملائك نرې كيږي

په ګناهونو سره د انسان نه ملائك لري شي او لاړ شي ترينه او ملائك يو بهترين ملكري دي او دا ښه ملكري د ګناه په وجه د انسان نه لري شي اولاړ شي او چه ملائك لري شي نو انسان د هغه خير او فوائدو نه محروم شي چه کوم به د ملائڪو نه ديته ورسيده مثلا الهام د ښه خبرو او دعاء كول او حفاظت كول او اعمال صالحو طرف ته تيزي ورکول او زنڪدن په وخت کې زيري ورکول او لکه څرنڪه چه ملائك ترينه لري شي نو شيطان ورته نزدي شي او دوست ئي وګرځوي او شيطان چه دچا دوست شي نو دا ډير ناکاره دوست دي۔

**خلاصه**: دا چه دنيا او اخرت کې د هلاکت او رسوائي سبب ګناهونه دي پدې وجهه چه ګناه د زړه مرض دے او چه کله دا کلك شي بيا انسان هلاك کوي لکه د مرضونو په وجه بدنونه تباه کيږي دارنڪه د ګناهونو په

وجه زړونه تباه کيږي\_

فائده: د بدن د صحت دارومدار پدې خبره دم يعني دري اصول دي د صحت لپاره۔

١: اول بدن ته بهترينه غذا وركول چه حفاظت ئي

۲: او دويم د بدن خالي كول د ضرري موادونه لكه جراثيم وغيره شو\_

۳: دريم د ضرري شيانو نه پرهيز كول\_

همدارنکه د زړه صحت موقوف دے په دري خبرو باندې پدې دري شيانو د زړه ژوند بناء دے۔

۱ : اول زړه دپاره د غذا ضرورت دے او د زړه غذا ايمان او عمل صالح او د الله سبحانه تعالى معرفت او د هغه محبت او دَ الله تعالىٰ ذكر او دَ قرآن كريم تلاوت او خوف دے پدې د زړه قوتونه محفوظ ګرځي۔

۲: دويم خالي کول د زړه د ضرري او غلطو شيانو نه او د بدو صفاتونه چه زړه کې دننه پراته دے يعني ګمراه كونكي خواهشاتو لكه حسد او غفلت او شهوت وغيره نو دي ټولونه توبه فرض ده او خپل زړه دي مرضونونه پاكول غواړي۔

۳: او دريم ځان ساتل ضرري شيانونه او هغه ګناهونه دے او ديته تقوي ويلي شي هر کله چه ده زړه صحت په دي دري خبرو بناء دے نو د مرض او د هلاکت وجهه ګناه کول دي ځکه چه ګناهونه زړه ته ضررونه جلب کوي او صحت او صفائي ته ئي نه پرېږدي ـ

فائده: کله چه پدې خبره پوهه شوې چه د ګناه په وجه مصائب او افات په انسان باندې راځي نو پدې هم ځان پوهه کړه چه عذابونه مختلف شکلونه لري کله يو قسم عذاب او کله بل قسم عذاب په چا يوه نوعه د عذاب وي او په چا بله نوعه د عذاب وي څه عذاب دنيا کې راځي او څه قبر کې او څه اخرت کې او څه عذابونه په مال د انسان باندې او څه په زړونو باندې او څه په زړونو باندې

او شه په عزت څه په بله طريقه او کله عذاب فورا (سمدستي) د ګناه په وجه راشي او کله څه زمانه وروسته او كله انسان په يو ځل تباه شي او كله په دمه دمه الله سبحانه تعالى ئي راونسي او كله انسان په يو قسم عذاب کې راګيرشوي وي ليڪن خپل ځان ته ئي سوچ نه وي\_ دگناه په وجه دانسان زړه سختيدل

د ګناه په وجه زړونو کې قسوت او کلك والي راځي يعني نرمي ترينه لري شي او خوف په کې نه وي مالك بن دينار ويلي دي « مَا ضرب عبد بعقوبة أعظم من قسوة

"ندے راغلے په يو بنده باندې د قسوة القلب نه لوي

شيخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله په الاقتضاء کې فرمائي: چې د ګناهونو په نتيجه کې زړهٔ سختيږي ـ

<sup>(</sup>١) الفوائد١ ٧٧

# دكناه نه دصبريدواسباب

د ګناهونو نه د صبریدلو او پرهیز کولو اسباب او طریقي او تدابیر لکه څرنکه چه دې دنیا کې د مختلفو شیانو اسباب دے او دنیا ته دارالاسباب ویلے شي نو دارنکه پدې دنیا کې د ګناهونو نه د بچ کیدلو هم اسباب شته دے او پدې اسبابو سره به بنده تقوي دار جوړ شي او د ګناه نه به نجات بیا مومي۔

۱ - اول سبب: د گناه نه د بچ کیدلو دا دے چه انسان پدې علم راولي چه گناه یو بد شي دے او رذالت او قباحت لري او هم پدې وجهه الله سبحانه تعالی ترینه خپل بندګان منع کړي یعني دا د الله سبحانه تعالی رحم او کرم دے چه خپل بندګان بچ ساتي د قباحتونو او رذالتونو نه لکه دنیا کې دا قانون دے چه پلاران خپل اولاد لره د ضرري شیانونه ساتي او زمونږ د الله سبحانه اولاد لره د ضرري شیانونه ساتي او زمونږ د الله سبحانه و تعالی رحم په خپلو بندګانو باندې ډیر زیات دے د

رحم د والدينو نه په خپلو بچو باندې ـ

او پدې خبره که عاقل او فطرت سالمه واله انسان فکر اوکړي نو د هغه به نفرت راشي د ګناهونونه او دا احساس به په کې پيدا شي چه هره ګناه يو قباحت او رذالت دي نو ځان ترينه لري ساتل ضروري د\_\_

۲ - دويم سبب د گناهونو نه د بچ كيدلو دا دے چه بنده حياء اوكړي د خپل رب نه ځكه الله تعالى رب العالمين هر حالت کې خپل بنده ويني اوپدې باندې علم لري او د هغه صفات دا دے چه رقیب دے بصیر دے سمیع دے عالم الغيب دك هيڅ شي د هغه نه پناه ندي او د هيڅ عمل نه غافله ندے که هر حالت کې او په هر مکان کې يو انسان ګناه کوي ليکن د الله سبحانه و تعالى نه دا پناه نه وي۔

### يوه ډيره دَ عبرت والا قصه

عبدالله بن عمر رضی الله عنهما یو ځل تیریدو په شپونکی نو ابن عمر نَخْطُهٔ ورته اووئیل: یو څاروے راباندے خرخ کرہ نو هغه ووئيل: زهٔ غلام يم دا زما نه دى ، نو ابن عمر ﷺ امتحان په طريقه ووئيل: چه مولئ ته به ووائی چه شرمخ اوخوړلے ، نو هغه اووئيل: چه الله چرته دے ، يعني الله ته به څه جواب وركوم ، ځكه هغه خو مونر وینی ، نو ابن عمر ﷺ هم ووئیل: « فأین الله » او بيا ئي اوژړل او دا شپونڪے ئي واخستو او ازاد ئي کړو ، او دا ګډے بيزے ورلره هم واغستلے او ورته ئی او بخلے۔ [طبرانی ، مجمع الزوائد: ۹/ ٤٧]۔

مطلب دا دے: چه څوك د خپل رب نه حياء كوي هغه د خپل رب د نافرماني: كولو نه ځان ساتي د خپل رب نه حیاء کولو په حقله یو عجیبه حدیث دے یو کس وويل: نبي ﷺ ته چه ماته وصيت اوكړه هغه ورته وويل: ﴿ أُوصِيكَ أَنْ تَسْتَحِيَ مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ كُمَا تَسْتَحِي

#### رَجُلًا مِنُ صَالِحِي قَوْمِكَ»(١)

"زه درته وصيت كوم چه الله سبحانه وتعالى نه حياء کوه لکه څرنځه چه ته حياء کوي د خپلې قبيلې د يو صالح انسان نه"۔

٣ - دريم سبب: د هغه نعمتونو لحاظ كول چه الله سبحانه و تعالى په تاكړي دي او د هغوي حفاظت كول د زوال نه يعني د ګناه په وجه به دا نعمتونه ستانه لاړ شي ځکه حالات خرابيږي د انسان د ګناه په وجه باندې که ته دا فرمائي: چه ګناه اخوا کیږي زمونږ نه نو څه طريقه ده د ځان بچ کولو؟

**جواب**: د ګناه نه روسته په صدق سره توبه ويستل ځکه د خوشحالي اصول دا دي چه تقوي کوه او شکر

<sup>(</sup>١) أمالي ابن بشران ١٥ كتاب الزهد لاحمد - شعب الايمان للبيهقي الصحيحة رقم الحديث.١٧٤٠

پدې حال کي رجوع کوه او که چېري ګناه درنه صادره شي خپل رب ته توبه اوکړه او د مؤمنانو ژوند هم پدې طريقه روان وي چه د ګناه په وجه نعمت لري کيږي او كوم نعمت چه الله سبحانه و تعالى د بنده نه دګناه په وجه واخلي دا هغه پوري نه واپس کيږي تر څو چه ګناه نه ئي توبه نه وي کړي او داڅه پټه او پناه خبره نده د دے مثال زمونږ خپلو نفسونو کې هم شته او په نورو خلقو کې د دې مشاهده مونږ کوو چه ښه حالات چه خرابيږي نو دا په وجه د سرکشي د انسان ځکه اکثر انسانان داسې دي چه کله الله تبارك و تعالى پرې نعمتونه اوكړي مستي شروع كړي او قسما قسم كناهونوته لاس واچوي ، لكه دَ الله تعالى ارشاد دے:

﴿ كُلَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْعَىٰ ﴿ أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغَنَّ ﴿ كُلَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْعَىٰ ﴿ كَالَّهُ إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْعَىٰ ﴿ كَالَّهُ إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْعَىٰ ﴿ كَالَّهُ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ الله سبحانه و تعالى پدې طريقه ترينه انتقام اخلي چه

يو نعمت ترينه لري كړي او بيا بل نعمت ترينه لري كړي \_ او کله داسې حد ته ورسيږي چه ټول نعمتونه ترينه لار شي او دا خبره قران كريم كې بار بار ذكر شويده الله تعالى

﴿ لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحَفَظُونَهُ, مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُومٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٌ ﴾ (١) خامخه الله تعالى نه بدلوي هغه حالات چه په خلقو

دي تر دې چه خلق بدل کړي خپل حالات د نفس۔ د آيت مطلب دا دے چه کله انسان حالات بي دينئ ته روان شي نو الله تعالى ترينه خپل نعمتونه لري كړي ايمان عظيم نعمت دي او دا لوي نعمت نقصاني كيږي ده ګناه په وجه لكه حديث كي رائي نبي عليه الصلاة والسلام فرماني: کله چه انسان زنا کوي نو ايمان ترينه او چت شي۔

حُکه د ایمان حقیقت ده الله تعالی نه خوف دے الله

<sup>(</sup>١) [الرعد: ١١]

تعالى سره محبت د الله تعالى معرفت د الله تعالى نه حياء كول په الله تعالى توكل كول دا حقائق ايمانيه دي او څوك چه زنا وغيره باندې جرأت كوي نو دا ترينه لري شي ـ د بعض سلفو نه نقل دي چه زه د ګناه په وجه باندې يو کال پوري د تهجدو نه محروم شوے وُم۔

او بل کس د علماء نه ويلي دي: چه زه د ګناه په وجه د قران د فهم نه محروم شوم يو شاعر ويلي دي:

إِذَا كُنْتَ فِي نِعْمَةٍ فَارْعَهَا - فَإِنَّ الْمَعَاصِي تُزِيلُ النَّعَمُ (١) کله چه ته په نعمتونو کې ئي نو د دې نعمتونو لحاظ کوه ځکه ګناهونه نعمتونو باندې زوال راولي او ته د دې نعمتونو حفاظت كوه په طاعت د الله تعالى ځكه الله تعالى زر انتقام واله دے۔

مختصره دا ده چه د رب العالمين نافرماني كول دا نعمتونو ته اور لګوي او عافیت د الله تعالی د نعمتونو

<sup>(</sup>١) شعب الأيمان ٤٢٣٨

بقاء پدې کې ده چه انسان تقوي کوي۔

محترمو دَ هغه چا نه عبرت واخلئ چه ګناهونو په وجه نعمتونه ترينه واغستلے شو۔

(اللُّهُمَّ اني اعوذبك من زوال نعمتك)

٤ - څلورم سبب: د ګناه نه د ځان ساتلو او پرهيز کول خوف او خشيت الهي دے د خپل رب نه خوف او يره کول دا خبره واضحه ده هر چا ته د چا په زړه کې چه د الله تعالى نه خوف وي\_

او ده هغه د عذابونو نه خطر لري هغه د ګناه نه جدا ګرځي او پدې علم لري چه ګناه کول په شان دَ خپے ایخودلو دي په بمونو او په ځائي دَ دهماکه کول\_

او د الله تعالى خوف په هغه چاكې وي چه ايمان ئي کامل وي دارنځه په خپل رب باندې او ده هغه په اسماء او صفات باندې علم لري هغه انسان به څرنګه د الله تعالى نه ويريږي چه الله تعالى ئي ندي پيژندلي۔ لهذا دا ضروري خبره ده چه مونږ خپل رب باندې علم راولو او ده هغه په صفاتو باندې علم راولو او د هغه بهترينه طريقه دا ده چه په قران كريم باندې ځان پوهه كړو ځكه چه دا ده الله تعالى د معرفت كتاب دے او دا یاد لرئ چه د رب نه خوف دا معنی نده چه یو کس صرف په خوله وائي: چه زه د خپل رب نه يريږم ځکه چه داسې دعوى شيطان هم كوي او منافقان هم وائي: چه مونږ الله تعالى نه يريږو بلكه د خوف الهي علامه دا ده چې سره د قدرت نه ګناه پریږدي لکه د یوسف علیه الصلوة والسلام يشان

دارنکه ګناهونو نه پرهیز کول دا علامات د خوف دي او د صحابه کرامو بعض واقعات د خوف په حقله مخکې تیر شوي۔

ه - پنځم سبب او تدبير د ترك ګناه دپاره د خپل رب سره نهايت زيات محبت كول او په ټولو اسبابو كې دا قوي

سبب دے د تقوي دپاره ځکه دا قانون دے چه دوست مخالفت نه کوي د خپل دوست نه او دا خبره صحیح حديث كې راغلې ده چه الله تعالى او رسول الله ﷺ چه انسان ته ډير محبوب نه وي نو دا مؤمن ندي۔

او که دا سوال اوکړي: چې زمونږ په زړه کې د الله تعالي سره د محبت د پيدا كيدلو اسباب څه دي نو جواب دا دے چه د دے ډير اسباب دي او تفصيل په بل ځائي کې راشي ليکن بعض اسباب ئي دا دي۔

۱ – د الله تعالى ذكر په كثرت سره كول ـ

۲ – د الله تعالى په هغه نعمتونوكې فكر كول چه په تا ئي کړي دي۔

۳ - سره ده تدبرنه ده قران تلاوت كول

٤ - نوافل عبادات ډير کول۔

ه – د الله تعالى چه كوم شي محبوب وي هغه له ترجيح وركول په خپل خواهش باندې ـ

# ٦ - ده الله تعالى په اسماء حسني او صفاتو باندې ځان

- ٧ قيام الليل اهتمام كول\_
- ۸ په مجالسو د صالحينو کې حصه اخيستل.
- ٩ كوم شي چه بنده لره الله تعالى نه لري كوي هغه نه ځان ساتل۔

٦ - شپږم سبب: غيرت كول په خپل عزت او نفس باندې او د غيرت تقاضا دا ده چه ګناه نه به ځان ساتي ځکه په ګناه انسان ذلیله ګرځي ګناه کول د بي عزته کیدلو لوي سبب دے ځکه معاشره ده مسلمانانو کې فاسق او فاجر انسان ذليل او سپك وي او دا د گناهونو په وجه او انسان بيا په شمار او صف د بي کارو او غلطو خلقو کې حسابيږي ځکه چه د ګناه يو عقوبت دا دے چه انسان ذليله شي او دا به هغه پوري ذليله وي چه د ګناه نه ئي توبه نه وي کړي-

٧ - اووم سبب: قصر الامل يعني اميدونه لنه ول او مرګ ډير يادول او هميشه د اخرت د سفر دپاره ده تياري کوشش کول او په اوګدو اميدونو سره انسان د شيطان په ګرفت کې راځي او دا بيا سبب شي د ګناهونو او توبه ته بيا هم نه وزګاريږي دارنکه په عباداتو کې ئي حلاوت او مزه نه وي او خاوند ده اوګدو اميدونو د حساب کتاب نه غافل وي په دې وجه په شريعت کې د اوګد اميد بدي ويلي شوي.

۸ - اتم سبب: اجتناب كول د فضولياتونه دا د شيطان انسان ته د راتلو لوي دروازه ده او دا يو عظيم نقصان دے چه انسان په فضولياتو كې اخته شي يعني فضول خبري او فضول مجالس او فضول نظر كول او فضول خوبونه او فضول خوراك او شباك او د هغه يو وجهه دا هم كيدے شي چه انسان كله عادت شي په فضولياتو او دا ورته په حلاله طريقه نه ملاويږي نو بيا ورله حرام دا ورته په حلاله طريقه نه ملاويږي نو بيا ورله حرام كوي ليكن دا د خپل فضول خواهشات پوره كوي لهذا

### په مباحاتو کې توسع نده پڪار۔

٩ - نهم سبب په خپل زړه کې شجرة الايمان قوي کول يعني ايماني ونه کلکول په خپل زړه کې او په اندازه د قوت ايماني د انسان د ګناه نه نفرت وي ځکه په ايمان سره زړه ژوندے وي او چه زړه ژوندے وي نو هغه احساس كوي د ضرر د ګناه او په کومو زړونو باندې چه د ګناهونو په وجه مرګ راغلے وي هغه د ګناه بدوالے او ضرر نشي محسوسولے لکه شاعر فرمائي: وَمَا لِجَرْحِ بِمَيْتٍ إِيْلَامُ۔ چه مړے د زخم په درد نه پوهيږي۔

**سوال: د ایمان قوت او مضبوطوالے به په څه سره راځي؟ جواب**: دا خبره ډيره اهمه ده او کثير الخير دے او د تفصيل ځائي: دا نه دے ليكن د خپلي فائدې او د خپلو مسلمانانو ورونو د خير خواهئ دپاره په اختصار سره دا ليکل کيږي۔

۱ ـ اول شے د ایمان د قوت دپارہ د علم نافع زدہ کول دي يعني د قرآن كريم فهم او تدبر دا الله تعالى تبارك و

تعالیٰ د اسماء او صفاتو باندې علم راوستل او سیرت د نبي ﷺ باندې ځان پوهه کول د دين اسلام محاسنو او خوبيانو کې سوچ کول د صحابه کرامو او سلفو تاريخ مطالعه کول په مخلوقاتو او کائناتو کې د عبرت دپاره فكركول او عبادات په كثرت سره كول سره د اخلاص نه او اتباع السنة نه په مجالسو د تقوي او ايمان او په درسونو د قران او سنت کې شريك کيدل ـ

۱۰ - سبب ده ګناه نه د تقوي کولو دا دے چه انسان پدې خبره يقين جوړ كړي او كلك علم راولي چه د ګناه عاقبت او انجام ناكاره دے په كناه كې عارضي طور سره لذت او خوند وي ليكن انجام ئي هميشه خفګان عذاب تاوان او ذلت وي ـ او دا لږ شان لذت په ګناه کې داسې مثال لري لکه ګوړه او خوږو کې چاته زهر ورکول ، او انسان دوکه شي او د معمولي خوږو په وجه زهر وخوري نو دارنګه د ګناه د لږې مزې او د ډير نقصان مثال دے نو انجام به ئي هلاکت وي۔

## د گناه بعض عواقب او نتائج

د مخ بد رنڪي او بدوالي ، په زړه کې تياره او پرېشاني او غم او فكرونه او حالات پراګنده كيدل او دشمنانو مقابله کې کمزوري کیدل ځکه ګناه په زړه مرګ راولي او دښه کارونو توفيق کم شي او عقل او راي د انسان فاسد شي حق په انسان باندې پټ شي د ګناه په وجه انسان ورك او كمنام شي او وقت او عمر ئي ضائع شي او دا وقت لويه سرمايه د بنده ده كه څوك پوهيږي او د خلقو ترينه نفرت پيدا شي د خپل رب سره ئي تعلق وران شي او (قسوة القلب) كي اخته شي او د رزق نه ئي بركت ختم شي او عمر کې ئي برکت نه وي او علم نه محروم شي دارنګه د ذلت لباس ورته په غاړه شي او ګناهونو په وجه زړه تنګ او خفه وي او دشمنان ئي سپك كړي او هغه پرې غالب شي او ناكارو خلقو ملګرتوب ئي نصيب شي لکه چرسیان ېې نمازان او نور ظالمان فاسقان وغیره

او د دې ملګرو په وجه وخت او مال ئي ضائع شي او په مختلفو غمونو کې راګير شي ، ناکاره ملګرے ځانله لوئ غم دے که خوک پوهيري۔

۱۱ - سبب د ګناه د پريښودلو دپاره دعاء ده ځکه د خير كار توفيق هم الله تعالى وركوي او د كناه نه بچ كيدل هم د الله تعالى په مدد سره كيږي د ګناه نه پرهيز دا يو حاجت دے او دا يو اهم مقصود دے نو د دې سوال او غوښتل لازم دي د خپل رب نه او زړونه د الله تعالى په لاس کې دي اړوي او راړوي ئي څرنکه چه هغه وغواړي او الله سبحانه و تعالى د يوسف عليه السلام دعاء ذكر کړي ده چه هغه هم د ګناه نه د بچاو دعاء د خپل الله تعالى نه كړي ده او كه يو انسان په ګناه كې واقع شوي وي بيا به هم د الله تعالى نه د نجات دعا كوي\_

۱۲ - دولسم سبب یو بهترین علاج دا هم دے چه انسان ځان لري وساتي د ګناه د ځايونو نه مثلا سينما او

د فاسقانو حجري او بعضې هوټلونو نه او حمامونو نه يعني مطلب دا دے چه كله بنده ته دا علم وي چه فلاني ځائي ته که زه لاړم نو دا ګناه به زما نه کیږي نو هغه ځائي نه دځان لري ساتي حديث كې راځي نبي عليه السلام فرمائي: چا چه واوريده چه دجال دے فلاني ځائي کې دي نو د دينه د لري شي احمد والترمذي ـ

دا يو قانون دے چه د ګناه مجلس پرېښودل لازم دي مثلا کوم مجلس چه د غیبت وي او یاد نورو ګناهونو وي نو هغه نه لري کيدل د تقوي سبب دے۔

١٣ - ديارلسم سبب: زهد دے يعني دنيا عارضي ژوند دے بقاء نه لري او دا ژوند د ازمائش ژوند دے او اصل ژوند د اخرت ژوند دے۔

١٤ - څوارلسم سبب: خپل ايمان او تقوي او ديانت غالب کول په خپل خواهشاتو باندې او مجاهده کول په مخالفت د نفس کې ځکه ګناه پدې وجهه کیږي چه

انسان موافقت اوكړي د خپل نفس د خواهشاتو سره۔ ١٥ - پنځلسم سبب: پدې کې فکر او سوچ کول چه د ګناه په کولو څومره خير د انسان نه فوت کيږي مثلا ايمان زائله شي کله د ګناه په وجه دارنکه ښائسته اوصاف د انسان نه لري شي او دغه انسان د خپلو كناهونو په وجه په بدو صفاتو ياديږي لكه زاني او ظالم او سود خور او خائن او بدعتي او مقلد جامد او حرام خور او دوكه بازوغيره وغيره

١٦ - شپارسم سبب فكر كول په نقصاناتو او مفاسدو د هغه ګناه چه داورته بلل کیږي مثلا: که نشه وي د هغې ضررونه دي وګوري او د هغې انجام دي وګوري څوك چه پدې ګناه كې اخته وي نو هغوي نه دي عبرت واخلي او دارنځه پدې قياس کړه حال د نورو ګناهونو-۱۷ - اوولسم سبب خپل ځان نه د ګناه محرکات او عوامل لري كول يعني كوم څيزه نونه چه ګناه پيداكيږي مطلب دا دے چه انسان په ګناه کې په کومو وجوهاتو واقع كيږي نو هغه مادي دي لري كړي او هغه لاري بندول غواړي مثلا د خپل نظر حفاظت کول ځکه چه بي ځايه نظر د عشق او د زنا سبب دے او خپل خواطر د زړه فكرونه دي برابر كړي او غلط سوچونه دي نه كوي د خپل رب نه دي حياء وکړي چه هغه عالم دے د زړه په فكرونو او خيالاتو باندې ـ

۱۸ - اتلسم سبب په خپل ځان کې د تقوي بواعث پيدا كول چه هغه الهي خوف دي د الله تعالى عذاب نه خوف او يره كول دے او د جنت اميد كول او د الله تعالى نه حياء كول د خپل رب تعظيم كول وغيرهـ

١٩ - نولسم سبب په قران او سنت کې دي مطالعه اوکړي چه د تقوي يعني پرهيز كول د ګناه نه څومره فوائد لري او د تقوي بعضي فوائد به روسته راشي انشاء الله تعالى-۲۰ - شلم سبب د تقوي بهترين سبب دا دے چه انسان

نفس خپل مطمئن کړي مستغني کړي په حلالوسره د حرامو نه يعني حلال ورته فراهم كړي چه ميلان ئي ختم شي حرامو ته دا زمونږ د رب العالمين عظيم احسان دے چه کوم شي په بندګانو حرام کړي دي نو د هغه په عوض کې حلال ورته ازاد کړي دی او دا زمونږ د کمزوري په وجه مثلا زنائي حرامه كړي ده او نكاح ئي حلال كړي ده او څلور پوري ئي ښځي رواکړي دي او ظلم او د مسلمان قتل ئي حرام کړي او جهاد حڪم ئي کړي دي موسيقي ئي حرام کړي ده او د قران اوريدل ئي عبادت ګرځولي دی او سود او سوال ئي حرام کړي دی او تجارت ئي رواکړي دے او شراب نشي حرام کړي دی شهد انڪور او نور طيبات ئي حلال کړي۔

**فائده:** د بعضي اعمالو صالحو په هکله قران او سنت کې ثابته ده چه پدې سره انسان کې تقوي راځي او بنده لره د كناه نه منع كوي لكه مونځ كول الله تعالى فرمائي:

# ﴿ إِنَ ٱلصَّكَافِةَ تَنَهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِّ وَلَذِكُرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُ كَاللَّهِ أَكْبُرُ كَالْهِ (١)

"مونځ منع کول کوي د بي حيائي اوناروانه" ـ دارنګه الله تعالى د روژې په باره كې فرمائي: ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٢)

روژه فرض شوې ده دې دپاره چه تاسو متقيان شي او وجهه ئي دا ده چه روژې سره د شيطان لاري بندي او تنکي شي او شهوات ڪم شي او ګناهونه د شهواتو په وجه کیږي او روژې باره کې حدیث کې راځي چه څوك دواده کولو طاقت نه لري پدې لازم ده روژه نيول ځکه چه دا خصي کيدل او ټڪول د انسان دے او بل حديث کې راحي «إِنَّ إِخْصَاءَ أُمَّتِي الصِّيَامُ» (٣)

<sup>(</sup>١) [العنكبوت: ١٥]

<sup>(</sup>٢) [البقرة: ٢١]

<sup>(</sup>٣) شرح السنة ٤٨٤



زما د امت خصي کيدل روژه نيول دے۔ دارنكه حديث كي راځي: الصَّوْمُ جُنَّةً (١) "روژه ډال دے"۔

پدي ټولو کې دا معني شته دے چه په روژه تقوي او د ګناه نه بچ کیدل راځي دارنځه قیام اللیل د شپي مونځ د تهجدو كول حديث كي راځي ومنهاة عن الاثم معني دا ده چه دامنع کوي د ګناه نه۔

خلاصه دا ده چه پدې اعمالو کې الله تعالى رب العالمين دا تائير ايخي دي چه انسان لره تقوي دار او پرهيزګاره ګرځوي او پدې اعمالو صالحوؤ سره د ګناهونو نه بچ کيږي۔

۲۱ - يوويشتم سبب: پدې يقين كول چه ګناه سره د انسان نه نعمتونه زائل كيږي ځكه د يو انسان سره لذت او مزه د ګناه او نعمتونه او مزه د جنت نه جمع کیږي حديث كم دي نبي عليه الصلاة و السلام فرمائي:

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۳۹۷۳

«خُجِبَتِ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ، وَحُجِبَتِ الجُنَّةُ بِالْمَكَارِهِ» ـ (١) مطلب دا دے چه د دنیا مشکلاتو په وجه جنت حاصليږي الله تعالى فرمائي كافروته به وويلے شي په ورځ د قيامت كي ﴿ أَذَهَبُتُمْ طَيّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا ﴾ (١) : تاسو خپلې مزې په دنياکې ختمي کړي دي۔ ۲۲ - دويشتم سبب: دارنكه دا سوچ كول دي چه عمل د اخرت توخه ده عمل صالح د جنت توخه ده او بد اعمال د جهنم توخه دهـ

۲۳ - درويشتم سبب: پدې يقين کول چه قبرکې د انسان ملگري د انسان عمل دے او ښه عمل به دفاع او شفاعت کوي د انسان دپاره۔

۲۲ - څليرويشتم سبب: خپل عقل او فکر پديڪي مصرفول چه اعمال صالحه انسان شان او مرتبه اوچته

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦٤٨٧ أخرجه مسلم في أول كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها رقم -4744 — 4744

<sup>(</sup>٢) [الأحقاف: ٢٠]

وي او عمل صالح واله روح به بره ځي او د اسمان دروازې به ورته کلاویږي او ګناهونه انسان لره ذلیله كوي او زوال هلاكت او تاوان طرف ته ئي روانوي ـ فائده: پدې علم او يقين ساته چه دا خپل اندامونه په انسان به ګواهي کوي او ملائك مقرر دي د انسان د اعمالو په ليکلو او چه انسان کوم عمل کوي دا هر څه ښه او بد ليکي او اخرت کې به دغه ديوان انسان باندې وړاندي کړيشي او ملائك به هم ګواهي كوي چه تا دا كار كړي او دا کار دې کړے نو هيڅ د خلاصے لاره نشته بغير د دينه چه دنيا کې خپل رب ته توبه وباسي او ګناه پرېږدي۔ ۲۵ - انسان هله د ګناه نه نفرت کوي او د هغه انجام کې فكركوي چه كله د انسان زړه ژوندے وي او ژوندي زړونه دا محسوسوي چه دا نفع ده او دا ضرر دے او كوم زړونه چه دګناهونو په وجه مړه شوي وي هغه پدې درد نه پوهیږي حُكه مخكى وويلي شوي وچې "وَمَا لِجَرْحِ بِمَيْتٍ إِيْلَامُ"-



سوال: د زړه د ژوند او د اصلاح اسباب څه دي ؟ د ګناهونو په وجه کوم زړه مړ وي د هغه زړه د ژوندي كيدلو طريقه او علاج او اسباب څه دي؟

۱ - دغه گناهونه پرېښودل او توبه کول خپل رب ته۔ ۲ - د قران تلاوت سره د تدبر او سوچ نه د هغه په مقصود او معنی کې او د الله تعالی ذکر په کثرت سره کول الله تعالى فرمائي:

﴿ أَلَا بِذِكِ إِللَّهِ اللَّهِ تَطْمَعِنَّ ٱلْقُلُوبُ ﴾ (١) "خبر دار د الله تعالى په ذكر سره زړونو ته اطمينان ملاويږي"ـ

دارنكه الله سبحانه و تعالى فرمائي:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ

<sup>(</sup>١) [الرعد: ٢٩]

## وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ, زَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ (١)

"مؤمنان هغه خلق دي چه کله الله تعالى ياد کړي نو زړونه ئي يريږدي او كله چه اولوستلے شي اياتونه زمونږ په دوي نو زياتوي دوي لره ايمان" ـ

٣ - مجالسة الصالحين: د تقوي والا كسانو سره اختلاط كول او د هغوي اقتداء كول او د هغوي زيارت كول.

٤ - ديني وعظونه اوريدل او باجماعت مونځ كول ـ ه - مرګ يادول\_

٦ - د رب په کائناتوکې سوچ کول۔

٧ – حلال خوراك كول اولږ خوراك كول.

۸ - سوچ کول په انجام او اثارو د ظالمانو کې ـ

٩ - د قيام الليل اهتمام كول.

۱۰- او د زړه د اصلاح دعاګاني کول لکه يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك.

<sup>(</sup>١) [الأنفال: ٢]

## دارنکه یا مصرف القلوب صرف قلوبنا علی طاعتك. اسباب موت القلوب

د زړه د فساد او مرګ يو څو اسباب په اختصار سره دا دي: ۱ - اعراض کول د حق نه او د حق سره دُشمني کول۔ ۲ - ګناهونه کول زړه وژني۔

- ٣ حرام خوړل۔
- ٤ موسيقي اوريدل۔
- ه حرام نظر مثلا پردو زنانو ته کتل او نور غلط نظرونه۔

٦ - فاسد كتابونه او اخبارونه او مجلې كتل چه هغې كې فحاشي او عرياني وي او غلطې خبري په كې وي۔
 ٧ - د الله تعالى د ذكر نه غافل كيدل۔
 مالك بن دينار ويلي دي، دارنكه ابراهيم الخواص هم

"دَوَاءُ الْقَلْبِ خَمْسَةُ أَشْيَاءَ: قِرَاءَةُ الْقُرْآنِ بِالتَّدَبُّرِ، وَخَلَاءُ

الْبَطْنِ، وَقِيَامُ اللَّيْلِ، وَالتَّضَرُّعُ عِنْدَ السَّحَرِ، وَمُجَالَسَةُ الصَّالِحِينَ"(١)

**ترجمه**: پنځه شيان د زړه دواء ده په تدبر سره د قران تلاوت كول او تهجد كول ځان وګے كول او الله تعالى ته زاري کول او عاجزي کول پيشمني کې او د نيکانو مجالسو كې ناسته كول.

#### دكناهونواسباب

پدې بحث کې هغه اسباب بيانيږي چه د کومو اسبابو په وجه انسانان په ګناهونو کې واقع کیږي او دا خبره پدې وجهه ليکو چه تقوي سبب د سعادت او د جنت دے او دارنچه ګناهونه سبب د مصائبو او مشکلاتو او د مختلفو عقوباتو دے نو دا پیژندل مونږ لره ضروري دے چه بنده څرنځه په ګناه کې واقع کیږي او قانون دا دے چه شر پیژندل دی دپاره د دے چه ځان ترینه وساتلے

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ١٠١ ٣٢٧

شي يو اهم شے دے۔

پدې بحث کې د دے خبري وضاحت او بيان کيږي چه د ګناه عواقب او بيا د هغوي نه ځان ساتل ضروري دي ځکه چه سبب د حرامو حرام وي۔

اول سبب: په ګناه کې واقع کیدلو بنیادي وجهه ضعف الايمان والتوحيد يعني ايمان كمزوري او د عقيدي خرابيدل دي مطلب دا دے چه ايمان بنده لره منع كوي د الله تعالى د مخالفت نه څومره چه د بنده ايمان کې قوت وي دومره هغه کې تقوي وي او د ګناه نه نفرت وي او هغه پدې وجهه چه د ايمان حقيقت جوړدے د الله تعالى د خوف او د الله تعالى د محبت او د الله تعالى نه درجاء او امید کولو نه او په خپل الله تعالی توکل کول او د خپل رب نه حياء كول اوكله چې په صدق سره داصفات په زړه كې موجودوي هغه په كناه اقدام نه كوي ځكه حديث كې



راحي «لَا يَزُنِي الزَّانِي حِينَ يَزُنِي وَهُوَ مُؤْمِنُ »(١)

مطلب دا دے چه زناکار کې ایمان نشته ځکه پدې وخت کې په کې د رب نه حياء نشته که چرته وي نو کامل ايمان والا د ايمان او حياء په وجه دزنانه ځان ساتي ـ دويم سبب: الغفلة عن ذكرالله تعالى ـ

د الله رب العزت د ذكر اوياداشت نه غافله كيدل دا سبب دے د کناهونو د کولو او د هغې وجهه دا ده چه د الله تعالى يادول دا مضبوطه قلعه ده د انسان دپاره او چه بنده د الله تعالى ذكر پرېږدي نو د هغه ډير ضررونه دي يو ضرر ئي دا دے چه انسان بيا د خواهش تابع وي او ګناهونه كوي او دې خبرې ته اشاره ده پدې قول د الله تعالى كې: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هُونِهُ وَكَانَ أَمْرُهُ، فُرُطًا کھِ (۲)

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۳۹۳٦

<sup>(</sup>٢) [الكهف: ٢٨]

"چه د هغه انسان خبره مه منه چه مونږ د هغه زړه غافله كړے دے د الله تعالى د خپل ذكر نه او بيا دا خواهش پسې روان دے او د دے کار ددی زیاتی کول دی ' ۔

کله چه يو انسان د الله تعالى ذکر په ژبه نه کوي دارنکه په زړه کې نه وي او هغه مجالسو د وعظ کې نه كيني چه هلته ايماني بيانونه كيږي او اصلاحي وعظونه دے نو داسے انسان نہ گناہ داسے صادریري لکہ دباران په وجه چه بوټي راټوكيږي اويا لكه څرنچه چه اورنه سوزيدل پيدا کيږي دارنڪه د الله تعالى د ذکر نه غفلت کول سبب د پیداوار د ګناه دے لهذا د الله تعالی ذکر پرېښودل د ډير ضررونو سبب دے او يو ضرر ئي دا دے چه د ګناهونو لاري ازادې شي او دا هره خبره ډير تفصيل غواړي او پدې هره مسئله باندې د قران او سنت نه ډير دلائل شته او کوم انسان چه په زړه کې د اخرت فکر او درد لري او د الله سبحانه و تعالى د عذاب نه يريږدي د

هغه دپاره لږي خبري هم كافي دي ان شاء الله تعالى ـ ٣ - دريمه وجهه الشهوات المضلة يعني كمراه كوُنكي خواهشات دا انسان لره د خپل رب نه نافرمان جوړوي مثلا د فرج شهوت او د مال شهوت او ګیډي شهوت او د جاه او عزت شهوت او نور شهوات لكه الله تعالى فرمائي: ﴿ فَخُلُفُ مِنْ بَعَدِهِمْ خُلُفُ أَضَاعُوا الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُوا الثَّهُونِ ﴾ (١) "اوروسته د دوينه ناكاره خلق راغلل چه مونځونه ئي

ضائع کړل او شهواتو پسې روان شو "۔ نو دې ايت کې د مانځه د ضائع کيدلو سره شهوت پرسئ بيان کړے ده ځکه پدې شهواتو سره ئي مونځ ضائع كړك دك نفس او خواهش انسان راښكاري گناه ته او د دې علایح دا دے چه خواهشات کنټرول کې ساتل دارنڪه هغه عبادات کول چه هغي سره شهوات کميږي او يا سميږي مثلا ته ګوره حديث د ( بخاري ، رقم ٥٠٦٥ ،

<sup>(</sup>۱) [مريم: ۹۵]

ومسلم ، رقم: ١٤٠٠ ) كې راځي نبي عليه السلام فرمائي: چه څوك ځوان وي او د نكاح طاقت نه لري نو روژه دې نيسي ځکه چه دا ده شهوت ټكول دي او دا د انسان خصي کول دي او په حديث د شرح السنة کې راځي نبي عليه السلام فرمائي:

« الصيام خصاء امتي »\_

روژه زما د امت خصي کيدل دي۔

او په روژه کې ګناهونه ډير ڪم شي ځکه شهوات د شيطان لاري دي پدې باندې بنده ته راځي او کله چه انسان روژه دار وي نو د شيطان د راتلو لاري تنګي شي۔ ٤ - څلورم سبب: الشك في الدين۔

کله چه د بنده يقين خراب شي او شکي شي په خپله مسلمانئ کې بيا ترينه د الله تعالى خلاف کيږي او څومره چه د انسان کلك يقين وي په قيامت راتللو او د بعث بعد الموت او د الله تعالى مخې ته د ورتلو هغه کې نهايت

تقوي وي د ګناه نهـ

سوال: د يقين جوړولو اسباب څه دي ؟ حوا**ب**:

۱: دیقین او د زیادت یقین د الله تعالی نه دعاء کول لکه عبدالله بن مسعود تختیله به دعاء کوله دیقین علم او د ایمان د زیادت.

۲: د يقئين جوړيدلو په قران كې تدبر كول يعني څوك چه د قران معنى باندې علم لري او فكر په كې كوي پدې يقين برابريږي او زياتيږي ـ

٣: په خپل علم عمل کول\_

٤: په كائناتوكې فكر كول د دنيا په حوادثوكې سوچ كول-٥: و النسيان الغفلة والاعراض.

غفلت دا معنی د چه انسان ېې پرواه شي د هغه څه نه چه نه چه کول ئي پڪار وي او کوم شي کې بيداري ضروري وي نو دا د هغه نه غافل وي او د الله تعالى په کتاب کې ځائي په

ځائي د غافلانو بدي ذکر شوې او دا مهلك مرض دے كله چه انسان کې مضبوط شي نو د دے عواقب او اثار ډير بد دى ځکه غافله انسان د الله تعالى ذکر نه کوي او نور عبادات نه کوي او په داسې کارونو کې مشغول شي چه انسان لري کوي د الله تعالى نه او غافله انسان که د دين كار كوي نو بيا هم په صحيح طريقه ئي نه كوي يعني اخلاص په کې نه وي احسان او د سنت اتباع په کې نه وي په خشیت او انابت طریقي سره عبادت نه کوي او د اعراض معني دا ده چه د الله تعالى د دين نه مخ واړه وي او نسیان دا معنی ده چه الله تعالی او د الله تعالی حکمونه داسې پرېږدي لکه چه ترينه هير شوے وي۔

٦: النفس الامارة بالسوء-

يعني هغه نفس چه په ګناه حڪم کوي داسې ناکاره نفس والا د خپل نفس په وجه ګناهونه کوي الله تعالي فرمائي: په قصه د يوسف عليه الصلاة والسلام کې ﴿ إِنَّ



#### التَّفْسَ لَأُمَّارَةً بِالسُّوءِ ﴾ (١)

: خامخا نفس امر كوي په بدو كارونو او هر كله چه د خپل نفس په وجه شرونه او فسادونه پيدا کيږي نو نبي عَلَيْكَ يه خطبة الحاجة كي دا دعاء كوله: "ونعوذ بالله من شرور انفسنا"۔

او مونږ پناه غواړو د خپل نفس د شرونو نه ـ په نفس کې طبعي بعضي بد اوصاف دي لکه ريا، شهوت، بخل، ظلم، جهل او چه کله نفس په انسان غالب شي نو هغه قوتونه ظهور اوكړي او خپل اثر اوكړي او د دې علاج دا دے چه وقت په وقت د نفس اصلاح کول او د هغه تزکیه کول او د نفس سره محاسبه کول په بعض کارونو خپل نفس ته سزا وركول او نور هغه اسباب په كار راوستل چه د نفس تقويه او تزكيه او طهارت پرې حاصليږي. ۷: د گناه هغه شیطان دے او دا عظیم دشمن دے د

<sup>(</sup>۱) [يوسف: ۵۳]

انسانانو او دا همیشه پدې انتظار دے چه انسانان به څرنکه تباه کړم او ګمراه کړم او داسې يوه موقع ګوري چه انسان په ګناه کې واقع کړي او پدې دشمني کې ئي ډيره زمانه تيره شي لهذا تجربه هم لري او ټول کوشش ئي دا دے چه د بنده ايمان خراب كړي او وسوسه ورته وغور ځوي او مونږ بار بار منع کړے شوي يو په کتاب الله تعالی کې د شیطان د تابعدارئ نه او حقیقت کې څومره بلايا چه انسان باندې راځي دا هم د ابليس او د هغه د لښکرو په وجه ځکه چه دا انسان ته ګناه ښائسته کوي او تيزي ورکړي د ګناه په کولو او بنده ته د ګناه فائده رامخي ته كړي لكه څرنكه چه آدم عليه الصلاة والسلام ته وسوسه اوکړه او بيا د هغه په وجه لوي . تكليف ادم عليه الصلاة والسلام ته ورسيده لكه دا خبره سورة الاعراف او سورة الزخرف كې ذكر شويده او دارنكه معامله د اولاد ادم عليه الصلاة والسلام سره

هم کوي چه ګناه ورته ښائسته کړي او د هغه عارضي فوائد ورته ښائي او مثال ئي داسې دے لکه په ګوړه کې چاته زهر ورکړي۔

دغه شان دا خلق هغه عارضي فائده د ګناه ته ګوري او هغه لوي لوي ضررونو ته نه ګوري۔

**فائله**: د شيطان د شر نه به پدې بچ کيږو چه الله تعالى ته تضرع او دعاء وكړو چه اك زما ربه زما د دين ته حفاظت اوكړه او د الله تعالى ذكر په كثرت سره كول که د الله تعالى مدد نه وي نو دا يو مکار فراډي مخلوق دے د شر نه ئي بچ كيدل كران دي\_

#### يوعجيب مثال

د شيطان او د ايمان داسې مثال دے لکه يو انسان سره غوښه او نور خوراكونه وي او خواته ئي وګے سپے پروت وي او هم دې طرف ته ګوري او په شړلو او يا چغو هيڅ پروا نه لري اوپدې غوښه د حمله کولو اراده لري نو

طريقه ئي دا ده چه مالك ته به اواز اوكړي چه دې سپي نه مي بچ کړه نو د الله تعالى نه به دعاء کوي چه دينه ماته حفاظت راكړي\_

۸: د گناه د کولو او د ایمان د ضائع کیدلو فتنة هغه

چه کله يو انسان دنيا ته مقصد ووائي: او ټول ژوند پدې مصرف کوي او محبت د دنيا پدې باندې غالب شي دا هم انسان باغي كوي د الله تعالى نه او نا راسته كوي د عباداتو نه او غافل شي د الله تعالى د ذكر نه او كله بيا دنيا ډيرولو دپاره د الله تعالی احکام ضائع کړي مثلا: مونځ ورته پرېږدي او يا ناروا كارونه كوي يعني دنيا پسې ليونے شي\_ ومن شك فلينظر الي ابناء الدنيا.

سلفو به دا ويل: حُبُّ الدُّنيَا رَأْسُ كُلِّ خَطِيئَةٍ ـ (١) د دنيا سره مينه کول د هرې ګناه سر دے۔

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ١٦ ٣٨٨

او دنيا پرستي لويه فتنه ده ځکه قرآن کريم کې د دنيا حقارت او فناء بيانيږي۔

دارنكه متفق عليه حديث كي راځي:

فَوَالله مَا الْفَقُرَ أَخْشي عَلَيْكُمْ وَلَكِن أَخْشي أَنْ تُبْسَطَ الدُّنْيَا عَلَيْكُمْ، كَمَا بُسِطَتْ عَلَي مَنْ كَانَ قَبُلَكُمْ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا، وَتُلْهِيكُمْ كَمَا أَلْهَتُهُمْ (١)

مطلب دا دے نبی کریم ﷺ فرمائی: زه په تاسو دَ فقر نه نه نه یریږم لیکن پدې یریږدم چه دنیا به مو ډیره شی او په هغه کې سیالی او مقابله به شروع کړی او مخکنو امتونو په شان به تاسو هم هلاك کړی او په حدیث د ترمذي کې راځي نبی علیه الصلاة و السلام فرمائی:

"إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ فِتْنَةً وَفِتْنَةً أُمَّتِی المَالُ» (۱).

"د هر امت فتنه وي او زما د امت فتنه مال دے "۔

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٧٢٣٤

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٢٣٣٦

لهذا د انسان اصلاح په زهد کې ده او دا دنيا فناء والا ده او د دې خوشحالياني هميش والے نه لري او د دنيا خوشحالي د غمونو سره ګډه وډه وي او اخرت عذابونه هم هميشه دي او نعمتونه او جنتونه هم دائم دي۔

۹: قرناء السوء۔

انسان چه فاسق ګرځي او د الله تعالى نه لري كيږي او په مختلفو مشکلاتو او نارواوو کې واقع کیږي نو دا د غلطو ملکرو په وجه او بدو خلقو سره د تعلقاتو انجام او اثار ډير بد دي او ډير کسان دنيا نه کافر تلي دي او خاتمه ئي خرابه شوې ده په وجه د ناکاره ملګرو هغه ملګری نه دے پرېښودے چه ايمان راوړی او توبه وباسي او د دې يو واضح مثال قصه د ابو طالب ده چه مرګ ته نزدې حالاتوکې نبي کريم ﷺ دعوت د ايمان او توحيد وركولو ليكن خواته ئي ملكري او دوستان ناست وو هغوي دا نه پريښودلو ايمان ته دا انجام د بدو ملګرو



دے حدیث کې راځي نبي علیه الصلاة والسلام فرمائی: «الرَّجُلُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرُ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ»(١)

سړے په دين د دوست خپل وي نو وديې ګوري چه چا سره مو دوستانه دهـ

معني دا ده چه که بدو خلقو سره دې دوستانه وي نو

هم بد کردار جوړيږي فارسي کې يو شعر دے: صحبت صالح ترا صالح كند صحبت طالح ترا طالح كند د دوستانو عادات او اخلاق يو بل کې چليږي اوپدې معنی دا یو فائده مند شعر دے:

> عَنْ الْمَرْءِ لَا تَسْأَلُ وَسَلُ عَنْ قَرِينِهِ فَكُلَّ قَرِينِ بِالْمُقَــارَنِ يَقْتَدِي

د يو سړي نه تپوس مه کوه ليکن ملګري ته ئي ګوره چه تعلقات ئي چا سره دي ځکه ملګري د ملګرې

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ٢٣٧٨



اقتداء كوي د پنجپير شيخ القران رحمه الله تعالى يو مشهوره مقوله ده چه د بل کلي دله نه پیژنې نو ستا د کلي دله سره به ئي دوستانه وي ـ

عجيبه: خبره دا ده چه انسان كومو حيواناتو سره تعلق وي دهغهٔ صفات په دې اثر کوي ، د انسان تعلق په انسان ډير زيات اثر كوي ځكه چه دلته وحدت نوعي دے اول د سړي ايمان او تقوي ګوره بيا ورسره تعلق ساته نو په تا باندې به ډير ښه اثر وي او د انسان د بدئ دا علامه كافي ده چه تعلق ئي فاسقانو او بدعتيان او گمراهانو سره وي لکه فرعون تعلق د هامان سره وو داسې د دنيا عام قانون دے او پدې بيا سوچ کوه او پدې معنی کې د امت د مشرانو او سلفو وصایا او اقوال موجود دي او دا تاكيدونه دي چه بدعتيانو مليانو سره تعلق نه عان ساتئ دارنکه بدو حاکمانو او اقتدار والاو نه او خان ساتئ دارنکه بدو حاکمانو او اقتدار والاو نه او عام فاسقانو او فاجرانو نه او دا يو څو اقوال مونږ ذكر

کوو د فائده دپاره-

١ - عبد الله بن مسعود المناكية فرمائي:

«اعْتَبِرُوا النَّاسَ بِأَخْدَانِهِمْ» (١)

: د خلقو اندازه اخلئ په ملګرو او دوستانو سره۔

٢ - سفيان فرمائي: ډير مؤثر شے په خرابيدلو او ضائع کیدلو د سړي کې ملګرے دے۔

٣) قتادة رحمه الله ويلي دي:

إِنَّا وَاللَّهُ مَا رَأَيْنَا الرَّجُلَ يُصَاحِبُ مِنَ النَّاسِ إِلَّا مِثْلَهُ, وَشِكْلَهُ , فَصَاحِبُوا الصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِ الله تعالى لَعَلَّكُمْ أَنْ تَكُونُوا مَعَهُمْ , أَوْ مِثْلَهُمْ "(٢)

يعني خلقو د هغه چا سره ملګرتيا کوي چه د ده په شان وي د صالحينو سره ملګرتيا کوئ تاسو به هم صالحين شئ۔ \*

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ٨٩١٩

<sup>(</sup>٢) الإبانة الكبرى لابن بطة ١١٥

### ٤ - فضيل رحمه الله ويلي دي:

لَيْسَ لِلْمُؤْمِنِ أَنْ يَقْعُدَ مَعَ كُلِّ مَنْ شَاءَ (١)

: ندي جائز مؤمن لره چه زړه ئي چا سره غواړي او هغي سره کيني۔

دا اثار ابن بطه ذکر کړي دا حديث مخکې تير شوے دے چه ناکاره همنشین او ملګرے په شان د دوکان اهنګر دے۔ مطلب دا دے چه ملګرتوب نوم د موافقت دے نو فاسقانو سره موافقت تباهي ده ځکه چه هغه به مونځ نه کوي اوموسیقي به اوري او نورګناهونه به کوي او تعلقاتو په وجه ته به هم ورسره حصه اخلي ځکه که نه كوي بيا تعلقات خرابيږي اوپدې خبره ډير تفصيلات شته ليكن مونږ پرېښودل چه كتاب رانه اوګد نشي لكه څرنکه چه مجالس الصالحين او صحبت د صالحانو د تقوي او اصلاح سبب دے نو دارنڪه د بدو خلقو

<sup>(</sup>١) الإبانة الكبرى لابن بطة ١٦ه



صحبت د فساد او هلاكت سبب دے بد ملكري انسان داسے خرابوي لكه پمن څاروي چه روغ سره يو ځائي شي او هغوي ته هم خارښ ولكوي نو هغه پمن ښه نشي ليكن هغه نور ځان سره پمن كړي۔

فائده: زمونږ ډير طالبان ملګري چه کله د صحيح عقيدې والا عالمانو سره درسونه وكړى نو ذهن ئي برابر وي او تقوي په کې وي د بدعاتونه نفرت کوي او په قران او سنت باندې غيرت كوي او ژوندي زړونه لري او نفس ئي پاك وي او كله چه يو.كال بدعتي ملا سره تير كړي نو هر څه ورته خراب كړي لكه هغه طالبان چه شيخ عبد السلام رحمه الله تعالى سره دقران درسونو كې شريك شوي وي نوهغه وګوري چه څومره عظيم خير د دوينه خور شوك دے او خوريږي او د ډيرو انسانانو د هدايت سبب جوړ شوي دي او ډير ځله داسې وي چه يو طالب العلم ډير قابله وي او ښه استعداد لري ليكن په

شاګردئ او صحبت د بدعتي ملاکې پاتي شي نو د دې بدعتي استاذ پرې دومره بد اثر وي چه ذهن ئي ورته فاسد کړے وي او چه فارغ شي نو غلط استاذ او ناکاره تربيت په وجه طمع ګر وي او دنياوي لالچونو په وجه حق پټوي بلکه ضال مضل ترينه جوړ شي دا ولې ځکه چې استاذان ئي صالحين نه وو ځکه چې مجلس او ملګري خامخا اثر لري د خير په ځائي کله ترينه شرخور شي کله کله د انسان د ګمراهۍ سبب هم دا ملا شي۔

مطلب دا دے چه ده سره د علم سوچ وو ليکن د خپل تربيت سوچ نه وو او بلا عمله علم څه كمال نلري بلکه علم وسیله دعمل ده او دا په څه وجهه دا پد ې وجهه چه دا په صحبت د ناكاره استاذانوكې پاتي شوي ـ خلاصه دا ده چه انسان فاسق او نشه ئي او نسواري اوچرسي اوبدکردار ګرځي په سبب د ملګرتوب د هغه کسانو چه دا تير شوي ګناهونه کوي۔

١٠: دګناهونو دادي چه يو ګناه انسان راکاږي بلي ګناه ته لکه څرنځه چه اعمال صالحه وو کې دا خاصيت دے چه انسان ته توفيق حاصل شي د بل عمل صالح لکه د روژې په وجه انسانان ډير اعمال صالحه شروع کړي دارنګه د حج په وجه انسانان الله تعالى د ډيرو ګناهونو نه واړه وي او د تهجدو په وجه انسان ته الله تعالى باقي ديني كارونه اسان كړي نو دارنكه گناه نه گناه پيدا كيږي مثلا: حسد په وجه انسان ډيرو ګناهونو کې واقع شي دارنڪه زناکاري سبب د قتل او د ظلم او ډيرو ګناهونو شي کله انسان ته د کناه عذاب پدې طريقه ورکړے شي چه بله ګناه کې واقع شي يوې ګناه نه بله ګناه کې پيداکيږي مثلا: يواځې زنا نه څومره ګناهونه پيدا کيږي سوچ کوه او کله چه توبه ونه کړي نو دا بنده هر طرف نه ګناهونو کې راګير شي حديث كې راځي نبي عليه السلام فرمائي:

"وَإِنَّ الكَذِبَ يَهُدِي إِلَى الفُجُور" (١) دروغ انسان رسوي نافرمانيو تهـ

او دا قانون دے چې «المعصية تجر الي المعصية» ګناه انسان لره کش کوي بلي ګناه ته۔

ً او سلفو ويلي دي «ان من عقوبة الذنب الذنب بعده»\_ : او د ګناه بعض عقوبت دا هم شي چه بلې ګناه ته راښکاري۔

نو دا روسته ګناه صادر شوه په وجه د مخکې ګناه باندې۔

۱۱: د ګناهونو جهل او بې علمي ده په عذاب او نقصان د ګناه باندي او دارنکه جهالت په قباحت د ګناه او څوك چه علم لري په اخرت او په عذابونو د الله تعالى او پدې خبره چه الله تعالى ماته ګوري زما هيڅ حالت د هغه نه پناه ندے او ملائك زما اعمال ليكي او

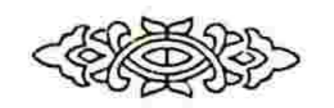
<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٠٩٤

اندامونه به په ما ګواهي کوي دقيامت په ورځ داسي انسان به څرنکه ګناه او مخالفت اوکړي د رب العزت او دا علم انسان لره منع كوي د كناه نه او څوك چه جاهل او ناپوهه وي پدې خبرو هغه ګناه ته وړاندې والے کوي مؤمن له دا ضروري ده چه د الله تعالى د ذكر نه نه غافله کيږي او دارنکه هميشه دې د خپل ايمان تجديد کوي يعني خپل ايمان دې تازه كوي او نوے كوي دې او ځان دې وساتي د شك نه په ايمان كې ځكه څوك چه حقيقي علم او ايمان لري په صفاتو د الله تعالى باندې او د هغه په عذابونو نو هغه د ګناه د ځائي نه لرې ګرځي او د ګناه وجهه دا وي چه انسان کې ظلم او غفلت او جهل او شهوت او غصه او شك وغيره راشي او بد كماني په خپل رب باندې دا كارونه چه چاكې وي هغه قسماقسم ناروا کارونه کوي يعني ګناه کول جهالت دے او ګناه ته پدې وجهه جاهلیت ویلے شوے دے ځکه واقع کونکے

انسان لره په ګناه او ظلم کې جهل دے د انسان په انجام او عقوبت د دې ګناه باندې صحابه کرام ويلي دی: إِنَّ كُلُّ مَنْ عَصَي الله تعالى فَهُوَ جَاهِلً. (١)

هرڅوک چې نافرماني کوي د الله تعالى دا جاهل دےـ ۱۲: د گناه د شیطان وسوسه ده یعنی هغه غلط خیال چه زړه ته راولي او په هغه کې ښائسته کول د ګناه وي او تيزي وركول وي په گناه باندې او شيطان وسوسه دا بنياد د هر شر او فساد دے په وسوسه سره ګناه داسې موجوديږي لکه تخم نه چه فصل پيدا کيږي الله تعالى سورة الاعراف کې د آدم عليه الصلاة والسلام د ونې دَ خوړلو په وجه هم وسوسه د شيطان ښودلې ده هر کله چه وسوسه دا تخم د هرې ګناه دے نو سورة الناس کې پناه غوښتل شويده د دينه او صاحب د مشكوة د وسوسه باره کې يو بهترين باب راوړے دے په هغه ځان پوهه کول

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ۱۱ ٤٦٧



غواړي او مطلب داسې دے چه انسانانو باندې مشکلات د ګناهونو په وجه راځي او د ګناهونو وجهه د شيطان وسوسه ده او دا وسوسې کله انسي شيطان د طرفه وي او کله د جني شيطان د طرفه وي\_

## دشيطان د وسوسونه دبج كيدلواسباب

١ - پدې خبره عقيده ساتل چه الله تعالى ما پدې وسوسه نه رانيسي ځکه چه دا عقيده څوك لري هغه نه شيطان واپس كيږي ځكه هغه پوهه شي چه پدې څه اثر . رانغے نو مايوسه شې او خپل کار پرېږدي\_

٢ - بله طريقه دا ده چه هغه فكر ختم كړي كوم كې چه شيطاني وسوسو د وجهه نه انسان سوچ کوي او د دي په ځائي بل فائده مند کارکې فکر او زړه مشغول کړي يعني فكر بدلول غواړي\_

٣ - اعوذ بالله ويل-

٤ - امنت بالله ورسوله ويل

- ه هو الاول والاخر اياتونه لوستل.
  - ٦ معوذتين تلاوت كول.
- ٧ دعا كول چه ربه دې وسوسو نه ما خلاص كړه ـ ۸ - کلمه د توحید ویل

١٣: خواطرالسوء دے يعنيٰ غلط سوچونه او هغه خيالات چه ګناه ته بلل کوي او په زړه کې ځي راځي او د شيطان انسان ته د راتلو يو څو لارې دي هغه ته مداخل الشيطان ويل کيږي په هغو کې يو خطرات وسوسې دي لهذا مسلمان باندې د بدو خيالاتو او تصوراتو پرېښودل لازم دي او دهغه په ځاۍ دي ښه فکرونه او سوچونه اوكړي او څوك چه دخپلو خطراتو اودزړه وسوسو اصلاح ونه کړي نو انجام به ئې داوي چه ګناه کې به واقع شي ځکه وسوسه داتخم دګناه ده او داخطرات تدریجاً په دمه دمه کلك کیږي او بیا درجې دعزم ته ورسیږي او بیائې پرېښودل ګران شي په زړه چه څه راځي مثال ئي د روانو

اوبو دي چې تيريږي ليکن کله يو غلط سوچ زړه ته راشي او شیطان هغه مضبوط کړي او سبب دګناه او دغفلت په وجه کله زړونه فاسد شي او دګناهونو دجذبي نه ډك شي دبدن تقوي او اصلاح په زړه پورې موقوف ده او دزړونو داصلاح او تقوي عظيم سبب اصلاح دخواطر قلبيه ده او دزړه دناکاره اوبدو تصوراتو او وسوسو داسې مثال دي لکه يو بسرکي داُور په اوچولرګوکې ولګي که زر ختم شي څه نقصان به ونه کړي او که بې پروےي وشي او غفلت ترينه وشي اور به ترينه ولكي او بيا به ئي وژل گران شي دارنڪه ورړه ته څه خراب خيالات راشي اول کې د هغوې دزړه نه لرې کول اسان وي ليکن که پرېښودل شي او دا چې ارادې ته ورسيږي او بيا ترينه عزم جوړشي نو بيائي لرې کول هم ګران دي او ددې په وجه بياانسان هم كناهونه كوي\_

سوال: چه ډير مسلمانان دا وائي چه د زړونو دا بدې

ارادې او دا ېې کاره سوچونه او غلطې وسوسې مونږ ته او زمونږ نورو مسلمانانو ورونو ته راځي د دينه د خلاصيدو طريقه څه ده او د دې مشکل علاج څه دي ؟ **جواب**: د خواطرو د اصلاح يو څو طريقې دي پدې چه عمل او غور او فكر وشي الله تعالى په توفيق سره به د دې پرېشانۍ نه خلاص شوـ

۱: د خطراتو قلبیه د اصلاح دا ده چه انسان پدې باندې علم او يقين ولري چه زمونږ رب زمونږ په زړونو عالم دے زمونږ د الله تعالى په صفتونوكې يو صفت دے عليم بذات الصدور يعني په سينه کې چه دننه څه وي يعني د زړه په حالاتو عالم دے دارنکه قرآن کريم کې الله تعالى ويلي:

﴿ يَعْلَمُ خَابِنَةَ ٱلْأَعْيَنِ وَمَا يَخْفِي ٱلصَّدُورُ ﴾ (١) "الله سبحانه وتعالى علم لري په خيانت د سترګو او

<sup>(</sup>۱) [غافر: ۱۹]



په هغه څه چه زړونه ئي پټوي "-

دارنګه بل ځائي کې زمونږ د رب په صفاتو کې راغلي دي الله تعالى فرمائي:

﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا ﴾ (١)

"الله تعالى تبارك و تعالى په هر شي نڪهبان دے"۔ يعني مونږ له ضروري ده چه هميشه مراقبه وکړو پدې خبره خپل ايمان تازه كو او ځان ته ئي بيا بيا يادوو سره د يقين نه چه الله تعالى په ظاهر او باطن زمونږ باندې عالم دے او د هغه صفت دے عالم الغیب والشهادة دارنكه الله تبارك و تعالى فرمائي:

﴿ وَآعَلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَآخَذُرُوهُ ﴾ (١) " پدې پوهه شۍ چه خامخا الله تعالى ته معلوم دي هغه څه چه ستاسو په زړونو کې دي نو ويريږۍ د هغه نه '\_

<sup>(</sup>١) [الأحزاب: ٥٢]

<sup>(</sup>٢) [البقرة: ٢٣٥]

پدې آيت کې تهديد او دهمکې ده چاته چه زړه کې ئي اراده لري د ګناه۔

۲: د زړه د خواطرو او بدو وسوسو بل علاج دا دے چه خپل رب نه حياء كول او په هغه نعمتونو نظر كول چه په مونږئي کړے دے او دې خبرې نه حياء کول چه د الله تعالي په ليدلو کې د هغه نعمتونه بيرته د هغه د نافرمانۍ دپاره استعمالول دا لوي ظلم او لويه بې حيائي ده ځکه چه دا كارونه حياء او شرافت واله خلقو سره لائق ندي-٣ - دريمه طريقه: داصلاح الخواطر دا ده د الله تعالى جلال او قدر په زړه کي پيدا کړي دا زمونږ درب بې قدري ده چه داسې خواطر او سوچونه مونږ کوو او هغه راته ګوري او په حديث کې راځي: «ولڪن ينظر الي

زړونو ته ګوري ـ ٤ ـ غلط سوچ كونكو د الله تعالى نه خوف او يره

قلوبكم والاعمالكم "- [ رواه مسلم ]- يعني الله تعالى



وکړئ داسې نه چه دې سوچونو په وجه د الله تعالى په نظر کې ذليله شئ او ېې عزته شئ او خکته وغورځيږئ د الله تعالى د نظر نه

ه: دا ده چه د الله تعالى محبت او خشيت او خوف او معرفت او توکل له ترجیح ورکول په غلطو فکرونو او تصوراتو باندې او د نور خيالاتو په ځائي دې صفاتو له زړه کې ځائي ورکول۔

٦: علاج دا دے چه ويريږه او دا غلطي وسوسي د زړه نه لرې کړه ځکه چه کیدے شي چه د دې خطراتو او تصوراتو په وجه داسې ګناه کې واقع شې چه د هغې په وجه ايمان نه محروم شې او ايمان به درنه سلب شي\_

۷: پدې ځان پوهه کړه چه د زړه غلط خطرات او فاسد فكرونه داسې مثال لري لكه خلق چه يو مرغئ ښكار كوي نو هغه ته دانې واچوي نو دارنكه دا هر سوچ يو شبکه او جال دے د شيطان او پدې طريقه انسان

#### کناه کې واقع کوي۔

۸: چه دا ناکاره سوچونه او تصورات او خطرات د ايماني صفاتو سره نه جمع كيږي چه هغه خشيت او خوف او انابت او د الله تعالى معرفت او دا خپل مابين کې تضاد لري او ضدين په يو محل او يو زړه کې نه جمع کيږي او چه كوم يو غالب شي نو هغه بل ضد به ختميږي او پدې خبره هغه زړه پوهيږي چه تقوي په کې وي او ايماني ژوند لري او کوم زړه چه د ګناه په وجه مړ وي هغه ته د دې احساس نه کیږي۔

۹: د خواطرو د اصلاح دا ده چه يو مؤمن پدې خبره ښه فکر اوکړي چه خيالات او خطرات او تصورات داسې درياب دے چه ساحل نه لرې كوم زړه چه دې كې يو ځل داخل شي نو هغه بيا ډوب شي او پدې تيارو کې حيران پاتې وې او کله ورته د خلاصې لاره هم نه وي معلومه ياد لره په کوم زړه باندې چه داسې خيالاتو اوخواطر او فکرونه غالب او حاڪم شي هغه د کاميابئ نه ډير لرې وي او په مختلفو عذابونو کې اخته وي۔

۱۰: دا خواطر او دزړه هوائي ېې معنی او ېې مطلبه خيالات دا د احمقانو ارزوګانې دي او دا يو صحراء او دشتي په مثال وسعت او فراخي لري او هيڅ فائده نه لري اخري نتيجه ئي ندامت او رسوائي او شرمندګي ده په کوم زړه باندې چه غلط خيالات او وسوسې غالب شي هغه سينه كې دزړه سلطه او غلبه ختمه شي او بيا انسان د وهمونو او وسوسو کې راګير شي او زړه د خرابيدو په وجه بيا ټول اندامونه او قوتونه فاسد شي۔

لهذا ګران محترم وروره ټولې مسنونې دعاګانې په اهتمام کوه او خصوصا هغه دعاګانې چه د زړه اصلاح او حفاظت او استقامت سره تعلق لري لكه دا دعاء مثلا: «يَا مُقَلِّبَ القُلُوبِ ثَبِّتُ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ» (١)

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي (٣٥٢٢) والسنة لابن أبي عاصم وقال الألباني: حديث صحيح (١٠٠)٠

# « يَا مُصَرِّفَ الْقُلُوبِ صَرِّفَ قُلُوبَنَا عَلَى طَاعَتِكَ» (١)

**خلاصه**: دا ده چه بنیادي شے اصلاح د زړه ده او د زره د اصلاح دپاره اهم اصل او قانون د خواطرو اصلاح ده او د بدو خواطرونه خپل زړه ساتل لازم دي او که راشي زړه کې نو بيا د لرې کولو کوشش ضروري دے بدو فكرونه او خواطر د هر شر أصل دي لكه څرنكه چه ښه سوچونه د خير بنياد دے۔

**فائده**: د زړه مثال د يو زرخيزي زمکې دے لهذا پدې کې کرونده د ايمان او صفات ايمانيه وو ضروري ده چه هغه د الله تعالى معرفت او د الله تعالى محبت او په الله تعالى توكل او د الله تعالى نه دعاء كول او الله تعالى ته رغبت او الله تعالى ته انابت كول حُكه دا يو قيمتي جزء دے په بدن د مؤمن کې خالي پرېښودل ئي هم ندي پڪار او دارنکه بدو اوګنده سوچونو نه هم دزړه پاك ساتل

<sup>(</sup>١) الاذكار للنووي ١١٦٨ ورواه مسلم (١/ ٢٠٤٥)-

ضروري دي مطلب دا دے چه د خپل زړه نڪراني او حفاظت ضروري دے د بدو خواطر او وسوسو نه۔

دويم د خپل زړه د باغ اوبه کول پکار دي په د رسونو د قران او سنت او د اسماني وحې او انجام به ئي داوي چه دا زړونه به امدن ورکړي د اعمال صالحه او په ځاي د بدو فکرونو په خپل زړه کې خواطر ايمانيه او ښه فكرونو ته ځائي وركول ضروري وي ځكه چه شيطان تيار په انتظار وي کله چه زړه غافله او خالي ويني د ايمانياتو نه نو دغه موقع نه كار اخلي او خپل كار كوي پدغه زړه کې ځکه علماء کرام وائي په زړه کې دوه خبرې لازم دي التخلية عن الرذائل والتحلية بالفضائل د بدو نه زړه پاکول او په ښائسته صفاتو مزين کول پڪار دي هاں ا ښه او بد پيژندل د دې ميزان او د معلوماتو ځائي قرآن او سنت دے او د دې دواړو نه دا حاصليږي په توسط د يو رباني عالم سره دا ځکه وايو چه بعضے

مسلمانانو سره داغم پيدا شي چه خپل زړه او نفس اصلاح كوم ليكن ښه استاذان ورته ملاؤ نشي او چرته ناكاره پيران او بدعتيانو مليانو باندې پيخ شي او دا غريب پرې دوکه شي او هغه په سپينه جامه کې د الله تعالى او رسول دشمنان ئي نو د دې مسلمان دين او دنيا دواړه تباه کړي او بيا مريد شي د دې ناکاره پير او د بدعتي ملا او د دوي د پنجو نه بيا د دې مسلمان خلاصول داسې ګران وي لکه ماتونکي ځناور د خولي نه د چا راخلاصول لهذا د حق پرستو یعنی قران او حدیث په حواله چه څوك خبرې كوي دينه دين زده كوه ځكه حق هغه دے چه الله تعالى دَ طرف نه وى چه هغه قران او سنت دي مطلب دادي چه اصلاح د هغه احوالو چه زړه کې راځي دا بنيادي شے دے او څوك چه د خپل زړه حفاظت کوي د غلطو خيالاتو او خطراتو نه داسې انسان غالب وي په خپل نفس او خواهش باندې او د زړه نه بي

پرواکیدل دا سبب د هلاکت دے او د بیکاره سوچو نه او غلط تصورات او بې مقصده خواطر انسان مهمل كوي\_ او د زړه فاسدې ارادې پيدا کيږي د بې همتۍ او ناراستي او سستي نه او انجام ئي كوتاهي او وقت او مال ضائع كول او بې ځايه ارمانونه او افسوسونه دا ئي انجام دے او انسان پدې وجهه نه د دنيا كار كولے شي او نه د دين کار د انسان شرافت او عزت پديڪي دے چه د زړه د طهارت او تزكيه كوي د مفاسدو نه او كه غلط سوچو نه ورته راشي د هغه نه كركه كوي او پدې خفه كيږي او د لري كولو كوشش ئي كوي ــ

فائده: د زړه طهارت او تزکيه د کاميابئ او د اعمال صالحه وو بنيادي اصل دے يو د هغه شيانو نه چه زړه به ترينه پاك ساتو بې مقصده او بد فكرونه دي او په ځائي د دې ناکاره خيالاتو په ځائي خپل زړه په خير او مصالحوکې مشغولول ضروري دي او يا د فساداتو نه په

ځان بچ کولوکې او دارنځه اخرت په باره کې سوچ کول او دارنځه په واجب الوقت کې فکر کول چه اوس پدې وقت کې زما څه مسؤليت دے او ماله څه پکار دي او دا ډير عظيم الفائدة علم دے چه انسان پدې پوهه شي چه اوس ماله څه کول پکار دي او دارنکه دزندګۍ دپاره دا يو اهم قانون دے چه انسان غير ضروري کار وپیژنی او اهم او ضروري کار مخکې کول په غیر ضروري دارنځه چه کوم کار قضاکيږي دا په هغه مخکې کول چه نه قضا كيږي او نه فوت كيږي او پدې خبره باندې هغه څوك ښه پوهيږې چه قران او سنت څه ناڅه معلومات ورسره وي او که زمونږ پدې ليکلو باندې د يو انسان ذهن ونه رسيدو نو ان شاء الله تعالى مونږ ورته پام پيدا کړو او بيا دي د يو حق پرست عالم نه ځان پوهه کړۍ او په ځائي د ګنده خيالاتو او تصوراتو مونږ له پڪار دي چه فکر وکړو د خپل رب په کائناتو کې چه هغه سره

ايمان زياتيږي او دارنكه د الله سبحانه وتعالى معرفت راځي او يو بهرتين سوچ هغه د قرآن کريم په معانيو کې دي خو دا هغه څوك كولې شي چه فهم د قران ورسره وي او دارنکه فکر دپاره يو اهم طرف دا دے چه يو بنده په هغه نعمتونو کې سوچ اوکړي چه پدې باندې الله تعالى رب العالمين كړي دي مطلب زما دا دے چه زړه زمونږ او نور اندامونه زمون تمام قوتونه دا زمون سره امانت دي ېې ځایه لګول یا د الله تعالی په مخالفت کې لګول دا خيانت دے بلکه دا په مونږ دالله تعالى رب العزة انعامات دي نو د دې نعمتونو شکر دا دے چه په داسې كارونوكې ئي ولګوو چه الله تعالى زمونږ نه راضي شي او پدې به د نعمتونو دزوال نه هم بچ شو او پدې نعمتونو کې به الله رب العالمين اضافه او زيادت راولي بيا خپل اصل مقصد طرف ته رجوع كوو او دارنكه پدې كې به سوچ کوو چه کوم عیب دے په مونږکې چه هغه لرې کړو۔

فائده: زړه ته چه كوم تصورات او خطرات بي اختياره راځي په هغه الله سبحانه و تعالى څوك نه نيسي ځكه چه هغه د انسان د قدرت نه بهر شي او بيا كوم تصورات چه بې اختيار دي هغه په مثال د اوبو د ورخ دي او يا لکه لاروے چه په لاره تيريږي او روان دي او څه قرار نه لري نقصان او تاوان دا دے چه بنده ولکي او غلطو سوچونو ته دعوت ورکوي او بيا ورته زړه کې قرار او ځائي ورکړي نو دا کارونه په وس د بنده کې هم دي-فائده: د يو كامياب بنده چه هر كله الله تعالى دې طرف ته چه توجهه راوګرځوي او بدو خيالاتو نه ځان ساتي نو دا خبره ضرور ياد ساتل لازم دي چه هر كله زړه ستا پاك شو د غلطو خطراتو او وسوسو نه نو دا زړه به بيا خالي نه پرېږدې بلکه ديکې به اهم او فائده مند فکرونه داخل کړې ځکه چه د زړه مثال د يو لوخي دے چه زړه په څه کې فکر کوي هغه به ليکلے کيږي هر کله

چه د الله تعالى رب العالمين په توفيق سره د وسوسو او بدو خيالاتو نه خالي شي نو بيا ئي مشغوله ساته په ښه فكرونو او دا به په زړه وليكلے شي او ښه فكرونه هله زړه کې راځي چه د بدو خطراتو او تصوراتو نه خالي شي او ديته علماء تخلية او تحليه وائي يعني اول صفا كول دي او بيا ښائسته كول دي او دارنكه چه زړه په اهمو او فائدو والاو فكرونوكې مشغول وي نو يوه فائده دا هم ده چه بيا شيطان ته موقع نه ملاويږي چه وسوسه وغورځوي د هغه حمله په فارغه او غافله زړونو باندې وي

**خلاصه**: دا چه شان د خطراتو قلبيه اهميت لري او هم دا خطرات د خير او شر بنياد دے او دې باطلو خيالاتو او ذهني تصوراتو نه بدې ارادې پيدا کيږي ېې کاره ارمانونه ترينه پيداكيږي او ناراستي او عاجز كيدل ترينه پيداکيږي او وهم ترينه جوړيږي د تقوي داره او <sup>د ښه</sup> بنده فکر د دنيا او اخرت په مصالحو کې وي او په ځان

## ساتلوکې دنيا او اخرت د مفاسدو نه او هلاکتونو نه ـ دڪناهونو بدآثاريه زړونو باندې

لکه څرنځه چي د زهرو بد اثر وي په بدن د انسان کې نو دارنځه د ګناهونو بد آثار هم وي په زړونو باندي۔ او دا خبره مخکې ذکر شویده چې د ګناه په وجه چي کوم عقوبات او سزاګانې راځي نو دا په مختلفو قسمونو دي کله د انسان په بدن باندي د ګناه په وجه څه تڪليف راشي او كله ئي په مال څه آفت راشي او كله په زړونو باندي\_ او په زړونو چي کوم عقوبات او سزاګاني راځي د ګناه په وجه د هغې مختصر بيان دا دے:

#### ۱ - توریدل د زړه۔

د ګناه په وجه زړه باندي زنګ راځي او په هغې باندي تور داغ جوړ شي۔

مطلب دا دے چي زړه په بدن کې اهم قوت لري او پدې باندې انسان داسې کارونه کوي لکه غوږ سترګه او نور اندامونه او کله چې پرې توروالے راشي او داغونه پرې جوړ شي او د ګناهونو د وجې نه فاسد شي نو بيا ئي تاثير ڪم شي او هغه کارونه پرې نشي کولے کوم کارونه او عبادات چي تقوي داره خلق کوي چي هغه معرفت د حق دے او محبت د الله تعالى او محمد رسول الله ﷺ دے او د الله تعالى خوف او نور د زړونو عبادتونه او پدې خبره دلائل دا دي:

﴿ كَلَّا بَلِّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ كَالَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

"داسي نده بلکې د دوي په زړونو کناهونو زنګ راوستے دے"۔ حديث كي راځي نبي كريم ﷺ فرمائي:

﴿إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا أَخْطَأُ خَطِيئَةً نُكِتَتُ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةً سَوْدَاءُ، فَإِذَا هُوَ نَزَعَ وَاسْتَغَفَرَ وَتَابَ صُقِلَ قَلْبُهُ، وَإِنْ عَادَ زِيدَ فِيهَا حَتَّى تَعْلُوَ قَلْبَهُ، وَهُوَ الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَ الله » (١) "بنده چې کله ګناه وکړي د ده په زړه باندې تور داغ

<sup>(</sup>١) [المطففين: ١٤]

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي رقم الحديث ٣٣٣٤ سنن ابن ماجه ١٢٤١ وحسنه الالباني.

جوړ شي که توبه وکړي او ګناه پرېږدي او بښنه اوغواړي نو زړه ئي صفا شي او که نور ګناهونه کوي نو دا داغ نور هم زيات شي او ټول زړه باندې احاطه وكړي".

عبد الله بن عباس رَضِحَاللهُ عَنْهُمَا مشهور اثر دے فرمائي: «إِنَّ لِلْحَسَنَةِ لَنُورًا فِي الْقَلْبِ، وَضِيَاءً فِي الْوَجْهِ، وَقُوَّةً فِي الْبَدَنِ، وَسَعَةً فِي الرِّزْقِ، وَمَحَبَّةً فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ، وَإِنَّ لِلسَّيِّئَةِ لَظُلَمَةً فِي الْقَلْبِ، وَسَوَادًا فِي الْوَجُهِ، وَوَهُنَا فِي الْبَدَنِ، وَبَغْضَةً فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ » د (١)

"ښه اعمالو په وجه مخ کې رڼا راځي او په زړه کې نور راځي او رزق کې پراخي راځي او بدن کې قوت راځي او د خلقو ورسره محبت پيدا کيږي او د ګناه په وجه په مخ کې توروالے راځي او په زړه کې تورتم راځي او په بدن کې کمزوري راځي او په رزق کې تنګي راځي د خلقو په زړونو كې ترينه نفرت راځي"۔

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح١٦ ٤٨٩



د ګناه په وجه زړونو کې قسوت او سختوالے راځي او كوم زړه باندې چې قسوت راشي هغه نه ښه صفات لري شي مثلاً: رحم ترينه لاړ شي يعني رحم په چا نه كوي ، او خشوع پڪي نوي او حق طرفته انابت پڪي نوي وعظونه پرې اثر نڪوي او نور هم ناکاره اخلاق او عادات پکې پيدا شي او قرآن او سنت کې د سختو زړونو بدي بيان شويده او دا د يهودو صفت دے مالک بن دينار رحمه الله ويلي دي:

«مَا ضُرِبَ عَبْدُ بِعُقُوبَةٍ أَعْظَمَ مِنْ قَسُوةِ الْقَلْبِ» (١) ـ "ندے اخته شوے يو بنده په عذاب چه غټ وي دَ قسوة قلب نه"۔

يعني دا په عذابونو کې لوئ عذاب دے ـ

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٥/ ١٦١) عند تفسير الآية ٢٢ من سورة الزمر. [موسوعة ابن أبي الدنيا ٤/ ٩٤٤، صفة الصفوة ٣/ ٢٠٤]-

## د زړه د سختوالي اسباب

اول: غفلت او اعراض كول د الله تعالى د ذكر نه حديث كې راځي نبي كريم ﷺ فرمائي:

(لَا تُحُدُهُ اللَّلَامَ رَفَهُ ذِكُ الله فَانَّ كَثُرَةً الكَّلَامِ رَفَهُ فَانَّ كَثُرُةً الكَّلَامِ رَفَهُ فَانَّ كَثُرُهُ الله فَانَّ كَثُرَةً الكَلَامِ رَفَهُ فَانَّ كُثُرُهُ الله المَّلَامُ الكَلَامُ رَفَهُ فَا ذَا لَهُ اللهِ فَانَّ كَثُرُةً الكَلَامِ المُنْ اللهُ فَانَّ كُثُرُهُ اللهُ اللهُل

﴿ لَا تُكْثِرُوا الكَلَامَ بِغَيْرِ ذِكْرِ الله فَاإِنَّ كَثْرَةَ الكَلَامِ بِغَيْرِ ذِكْرِ الله قَسُوَةً لِلْقَلْبِ»(١)

د الله تعالى د ذكر نه علاوه نورې خبرې ډيرې مكوئ ځكه ذكر نه علاوه په نورو ډيرو خبرو زړه سختيږي د د د د د يادولو نه غفلت كول د مرګ د يادولو نه غفلت كول د

کوم کس چې غافله وي د مرګ د يادولو نه او دا خبره نه يادوي چې زه به د الله تعالى مخې ته ځم د داسي کسانو زړونه سخت وي۔

دريم: په ګناهونو کې هميشه پاتي کيدل او توبه نه کول دا هم زړه توروي او سختوي ئي۔

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ٢٤١١ شعب الايمان ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۲) جامع الترمذي ۲۱۱۱.

څلورم: د خواهشاتو تابعداري کول او حق باندې د عمل كولو نه انكار كول ـ الله تعالى عزوجل فرمائي:

> ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ تعالى قُلُوبَهُم ﴾ (١) دارنكه الله تعالى فرمائي:

﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيةً ﴾ (٢)

د وعدي په ماتولو باندې مونږ پدوي لعنت وکړو او زړونه مو ورته سخت کړل"۔

پنځم: د دنيا خواهشاتو او مزو او چرچو خوندونو پسي للانده کیدل او سرگردانه کیدل او دا خبره ذکر شویده په سورة الكهف كي\_

شپږم: ډيري خندا ګاني کول او بي ځايه لهو لعب او

<sup>(</sup>١) [الصف: ٥]

<sup>(</sup>٢) [المائدة: ١٣]

ډيري ګپي شپي لګول۔

نبي كريم صلى الله تعالى عليه وسلم فرمايلي دي: «لَا تُكُثِرُوا الضَّحِكَ، فَإِنَّ كَثَرَةَ الضَّحِكِ تُمِيثُ الْقَلْبَ»(١)

> اوم: په فرضي حکمونو کې کوتاهي کول-لکه سورة المائده: ۱۳ آيت-

اتم: دنيوي مجلسونوكي كيناستل او فضول بكواس كول-نهم: فضول او بي ځايه او حرام نظر كول-لسم: جهل او ناپوهي پخپل دين باندې-يولسم: ډير خوراكونه كول-

دولسم: حرام خوري او مشتبه شيان خوړل-په حديث کې راځي نبي عليه السلام فرمائي چې الله تعالى فرمائيلي دي:

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة ١١٩٣ وصحه الالباني-

"وَإِنَّ أَبْعَدَ التَّاسِ مِنَ الله القَلْبُ القَاسِي "(١) لري په خلقو کې د الله تعالی عزوجل نه د سخت زړه والا كس د\_\_

> او دارنكه الله تعالى عزوجل فرمائي: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ (٢)

: هلاکت دې وي د هغه چا لپاره چې د سخت زړه والا وي د الله تعالى د ذكر نه

او زړونه چې کله سخت شي نو بيا د الله تعالى د ويرې د وجي نه په سترګوکې ژړاه نوي۔

او د اخرت اور پیدا شویدے د سختو زړنو د سیځلو لپاره۔ **څلورشيان چې** د حاجت نه زيات شي نو دا سبب دے د زړه د سختوالي خوراک، خوب، خبرې او د خلقو سره اختلاط او لکه څرنکه چې بدنونه بيمار شي نو بيا ورته

<sup>(</sup>۱) ترمذی ۲۱۱۱

<sup>(</sup>٢) [الزمر: ٢٢]

خوراک څښاک فائده نه ورکوي نو دارنګه چې زړونه مريضان شي او سخت شي نو په هغې باندې بيا وعظونه او ايتونه اثر نڪوي او په زړونو کې محبوب ترين زړه الله تعالى ته نرم زره دے حديث كى رائي «إِنَّ لِلَهِ آنِيَةً مِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ وَآنِيَةُ رَبِّكُمْ قُلُوبُ عِبَادِهِ الصَّالِحِينَ , وَأَحَبُّهَا إِلَيهِ أَلْيَنُهَا وَأَرَقُّهَا»(١)

او د نبي ﷺ په شمائلو کې راځي چې دا د نرم زړه والا وو او حديث کي راځي چې سختوالے د زړونو په مشرق والاکې دے او هغه کسان چې اوښان ساتي او په حديث کې د يمن والا صفت شويدے چې دوي نرم زړه والا دي او د احاديثو نه معلوميږي چې د جنتيانو علامه دا ده چې دا به د نرم زړونو والا وي۔

**فائده**: د دنیا د آزمایښتونو او مصیبتونو په وجه د زړونو نه سختوالے لري کيږي۔(۲)

<sup>(</sup>۱) الصحيحة ١٦٩١۔

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام ٢٢\_

فائده: د زړه د اخلاص او د تقوى د اهميت وجهه څه ده هغه دا ده چې زړه د اندامونو بادشاه دے او د دې حکم منل کیږي او قانون دا دے چې بادشاه که صالح وي نو د هغه فوج او رعيت هم صالحان وي او كه هغه فاسد وي نو رعيت هم بد عمله وي او په حديث کي راځي:

﴿ أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إِذَا صَبِلَحَتْ، صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ، فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ » د (١)

يعني د بدن لږه شان غوښه ده كه دا برابره شي ټول بدن به صالح وي او كه دا فاسده شي ټول بدن به فاسد وي او هغه زړه دے۔

او بل حديث كي رائي نبي عليه الصلاة و السلام فرمائي: لَا يَسْتَقِيم إِيمَان عبد حَتَّى يَسْتَقِيم قلبه وَلَا يَسْتَقِيم قلبه حَتَّى يَسْتَقِيم لِسَانه۔

"ايمان تر هغه وخته پورې نه برابريږي تر څو چې زړه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥٢ مسلم في المساقاة باب أخذ الحلال وترك الشبهات رقم ١٥٩٩

سم نشي او زړه هغه وخته پوري نه سميږي چې ژبه نه وي برابره شوې د (۱)

د زړه د اصلاح يو اهميت په دي وجهه هم دي چې دا محل د ايمان دي لكه الله تعالى عزوجل فرمائي:

﴿ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (٢)

يعني ايمان ئي ستاسو زړونو کې ښائسته کړے دے۔ پدې خبره نور اياتونه هم دليل دي چې ايمان محل د زړه دے لکه دا قول د الله تعالی سورة الحجرات کې ﴿وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ الْأَسْ

او دارنكه دا قول د الله تعالى ﴿ وَلَمْ تُؤْمِنَ قُلُوبُهُمْ ﴾ (ا) د زړه د نرم کیدلواسباب

دا يو بهترين بحث دي او فائده مند مضمون دي او د

<sup>(</sup>۱) سنده حسن مسند احمد ۱۹۸/۳۔

<sup>(</sup>۲) الحجرات: ۷۔

<sup>(</sup>٣) [الحجرات: ١٤]

<sup>(</sup>٤) [المائدة: ٤١]

## كتاب موضوع سره تعلق لري

او هغه دا دي چې کله د انسان زړه سخت وي هغه كناهونو نه نفرت نه كوي او بد ئي نه كنړي او توبه ترينه نه وباسي او د زړه سختيدلو سبب شي د ډيرو ګناهونو او کله چې د انسان زړه نرم وي نو په هغې کې انابت وي او رحم وي او د الله تبارك وتعالى نه خوف وي او وعظ پرې اثر کوي او ښي خبري پڪي ځاي نيسي او زمونږ پدې زمانه کې دا مرض زيات شويدے ځکه چې زړونه په کومو وجوهاتو سختیږي هغه ډیر دي لکه مخکې د هغې بيان وشو او د زړه نرميدلو اسباب هغه دا دي:

اول: د الله سبحانه وتعالى ذكر كول او خاصكر د قران كريم تلاوت كول او د هغي وجهه دا ده چې قسوة القلب دا مرض د زړه دے او قران کريم شفاء د زړونو ده لکه دا خبره قران كريم سورت يونس او الاسراء كي ذكر دهـ دارنكه د الله تعالى د ذكر په حقله الله تعالى ويلي دي:

## ﴿ أَلَا بِذِكْرِ الله تَظْمَئِنَّ الْقُلُوبُ ﴾ (١)

خبر شئ د الله تعالى يادولو سره زړونه مطمئن كيږي. دارنکه سورة الزمرکې هم داسې ويلے شويدي چې قران کريم په وجه انسان کې د رب نه خشيت راځي او سورة الانفال کې د قران اثار بيانيږي په هغوي کې يو اثر دا دے چې زړونو کې يره او خوف پيدا کوي او په سورة الحديد کې الله تبارک وتعالی هم دا ويلي دي چې په ذکر د الله تعالى سره زړونوكې خشوع او عاجزي راځي۔

يو كس حسن بصري ته راغے او دا شكايت ئي ورته وکړو چې زړه مي سخت شویدے هغه ورته دا علاج وښودلو د الله تعالى ذكر كوه-

وهب بن ورد ويلي دي چې بهترين علاج د زړه د نرمیدلو د قران تلاوت دے سره د تدبر نه۔

يحي بن معاذ ويلي دي " دَوَاءُ الْقَلْبِ خَمْسَةُ أَشْيَاءَ: قِرَاءَهُ

الْقُرْآنِ بِالتَّدَبُّرِ، وَخَلَاءُ الْبَطْنِ، وَقِيَامُ اللَّيْلِ، وَالتَّضَرُّعُ عِنْدَ السَّحَرِ، وَمُجَالَسَةُ الصَّالِينَ "(١)

يعني د زړه علاج پنځه شيان دي په تدبر د قران تلاوت کول او خوراک کم کول او تهجد کول او په پیشمنی کې الله تعالی ته تضرع او عاجزي کول او صالحانو سره كيناستل

او دا قول د ابراهيم الخواص نه هم نقل دي\_

دويم: د مرګ ډير يادول لکه څرنپه چې د مرګ نه غافل کیدل د زړه د سختوالي سبب دے نو د مرګ یادول د زړه د نرم کيدلو سبب دے عبد الله بن عمر رضي الله عنهما ته نبي ﷺ ويلي دي «كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلِ»

يعني دنياكې يو اجنبي يا مسافر پشان ژوند كوه او عبد

<sup>(</sup>١) [صفة الصفوة ٦٧١ - يحيى بن معاذ بن جعفر الرازي ٢/ ٢٩٣] وكذا قال إبراهيم الخواص رحمه الله الحلية (تهذيبه) ٣/ ٤٢١

الله بن عمر رضي الله عنهما به ويل "إِذَا أَمْسَيْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ المَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ، وَمِنْ دحَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ» (١)

يعني کله چه درباندے بيګاه شي د صبا انتظار مکوه او کله چې صبا شي نو د بيګاه انتظار مکوه او په زندګي کې دومره نيک اعمال وکړه چې مرګ نه روسته دې پڪار شي۔ او د ابو هريرة بَخْنَا نه روايت دے نبي كريم ﷺ فرمائي: «أَكْثِرُوا ذِكْرَ هَادِمِ اللَّذَاتِ»(٢)

يعني لذتونو ختمونڪے شے ډير يادوئ چې مرګ دے۔ او بل حديث کې راځي چا تپوس وکړو چې مومنانو کې ډير عقلمند څوک دي نبي کريم ﷺ وويل:

«أَكْثَرُهُمْ ذِكْرًا لِلْمَوْتِ، وَأَكْثَرُهُمُ اسْتِعْدَاداً لِلْمَوْتِ، أُولَئِكَ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٦٤١٦

<sup>(</sup>٢) ابن ماجه ٤٢٥٨ صحيح الجامع ١٢١١-

## الاَّ كُيَاسُ»(١)

څوک چې مرګ زيات يادوي او د مرګ نه روستو حالاتو لپاره ټولو نه زيات تياري کوي دا کسان عقلمند دي۔ دريم: د قبرستان زيارت کول حديث کې راځي

نبي كريم ﷺ فرمائي: وَكُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ ثُمَّ بَدَا لِي فَزُورُوهَا فَإِنَّهَا تُرِقُ الْقَلْبَ وَتُدْمِعُ الْعَيْنَ وَتُذَكِّرُ الْآخِرَةَ۔(")

پدي کې هم دا ذکر دے چې زيارة القبور زړه نرموي۔ څلورم: د زړه د نرميدلو د ګناهونو نه توبه ويستل او

<sup>(</sup>۱) المنذري في الترغيب (٥٠٥٣) وقال: رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الموت والطبراني في الصغير بإسناد حسن- ورواه ابن ماجة مختصرا بإسناد جيد، والبيهقي في الزهد، وذكره الهيثمي (١٠/ ٣٠٩)-

<sup>(</sup>۲) اخرجه الحاكم بسند حسن وأخرجه أحمد (۱۳۵۱)، وأبو يعلى (٦/ ٣٧٣) (٣٧٠٧)، والحاكم (١/ ٣٧٠) واللفظ له، والبيهقي (١/ ٧٧) (٧٤٤٩) وقال ابن الملقن في (البدر المنير)) (٥/ ٣٤٣): طريقه جيد، وقال الهيشي في ((مجمع الزوائد)) (٥/ ٢٤٣): فيه يحيى بن عبد الله الجابر وقد ضعفه الجمهور وقال أحمد لا بأس به، وبقية رجاله ثقات، وحسن إسناده الألباني في ((أحكام الجنائز)) (٢٢٨).

استغفار ويل لكه مخكي حديث كي ذكر شو «وصقل قلبه» يعني زړه به صفا شي په توبه او اسغفار باندې يو بل حديث كي راځي:

"إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي، وَإِنِّي لَأَسْتَغَفِرُ الله ، فِي الْيَوْمِ مِائَةَ \* ١١)

يعني زما زړه پټ کړے شي او بوج پرې راشي او زه د خپل رب نه بښنه غواړم سل ۱۰۰ ځله

پنځم: پخپل رب باندې ايمان او يقين لرل پدي سره زړه نرميږي او د نيکو اعمالو سره محبت پيدا کيږي الله عزوجل فرمائي: ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهُدِ قَلْبَهُ ﴾ (٢) : څوک چې پخپل رب باندې ايمان راوړي نو د هغه زړه

ته هدايت وكړے شي۔

شپږم: د يتيم په سر لاس راښكل او په مسكين خوراك

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ص ۲۷۰۲۔

<sup>(</sup>٢) [التغابن: ١١]

كول۔

حدیث کې راځي یو کس نبي علیه الصلاة و السلام ته شکایت وکړو زما زړه سخت شویدے هغه ته نبي ﷺ وویل:

" إِنْ أَرَدُتَ أَنْ يَلِينَ قَلْبُكَ، فَأَطْعِمِ الْمِسْكِينَ، وَامْسَحْ رَأْسَ الْيَتِيمِ» (١)

که ته غواړې چې زړه دې نرم شي مسکين باندې خوراک کوه او يتيم په سر لاس راښکاږه ـ

اووم: د مريضانو عيادت كول څوک چې د مريضانو عيادت كوي او د هغې حالات وګوري پخپل صحت د الله تعالى نه شكر وكړي نو پدې سره زړه نرميږي او اعمال صالحو ته رغبت پيدا كيږي.

اتم: د فرضي عباداتو پابندي کول او په نوافلوکې د نورو

 <sup>(</sup>١) مسند أحمد من حديث أبي هريرة - رضي الله عنه وحسنه الألباني في صحيح الجامع برقم ١٤١٠- -، وهو في الصحيحة للألباني (١٥٤).

نه سبقت كول او په فرضو كې كوتاهي او غفلت نه ځان ساتل لکه مونځ روژه حج او صدقات نو پدې سره هم زړه نرميري لكه مخكي ذكر شو عبدالله بن عباس رضي الله تعالى عنهما وائي چې نيک کارونه په زړه کې نور پيدا کوي۔ نهم سبب: حلال خوړل او حرامو او شکي شيانو نه ځان ساتل مسلمانانو ته امر شویدے چې حلال خورئ او دا حڪم انبياو ته هم شوے وو او څوک چې حلال خوري او حرامو او شكي شيانو نه ځان ساتي او ديته اشاره ده په مشهور حديث کې «الحتلال بَيّنٌ وَالْحَرَامُ بَيّنُ»(١) د فضولو مجلسونو نه پرهيز کول او د ډيرو خبرو او د ډيرو خنداګانو نه او د غلط نظرنه

يولسم: د خواهشاتو تابعداري نڪول او د شريعت تابعداري كول او د هغه اعمالو سره مينه كول چې الله

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري في الإيمان الحديث "٥٢" باب "٣٩" فضل من استبرأ لدينه، ومسلم في كتاب المساقاة الحديث "١٠٨، ١٠٧"-

تعالى ته پرې تقرب حاصليږي او دې خبرې ته اشاره ده په سورة النازعات ٤١ او الشمس ٩ ايت كې ـ

دولسم سبب: يقين كول پدې خبره چې دنيا بقا نه لري او دنيا سره زړه نه لګول ، ځکه د ډيرو ګناهونو وجهه اوږدهٔ اوږدهٔ اميدونه او د دنيا محبت دے۔ وبالله التوفيق